# لجنة الناليف والنجت والينشر

# التِلبُلُه الفيلِسَفِيَّة

وصرالفاليفالي

نصنف أحمد أمين ، ذكي نجيب محمود

الجزءالاول

القاهرة مطبعة لجنة التأثيف والترجمة والنشر

الجزء الأول

القاهرة مطبعة بجذالناليف والنرحبة والنيشر

1977-1400



أحمد أمسن

# تسيا للمالرهم الرحم

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله و بعد فهذه هي قصة الفلسفة الحديثة ، وهي الحلقة الثانية للمرناه منذ عامين من قصة الفلسفة اليونانية

وقد قصدنا بهما أن نضع أمام القارئ المبتدئ صورة شاملة واضحة للفلسفة فى جميع عصورها ، من مبدإ نشأتها إلى يومنا هذا ، نتجنب فيها المصطلحات الدقيقة ما أمكن ، ونبسط مسائلها ما أمكن ، ونقف فيها الوقفة الطويلة ما دعت الحاجة إليها ، والوقفة القصيرة عندما يحسن الاكتفاء بها

وجعلنا مسائل الفلسفة فيها تدور حول رجالها ، لأن ذلك أشوق إلى القارئ ، وأقرب إلى أسلوب القصة

ورجعنا فى الـكتابين إلى أهم المصادر الأوروبية ، واستفدنا مما حاولته من إجادة العرض وحسن السبك ، وكان خير ما أعاننا فى كتابنا هذا «قصة الفلسفية» للأستاذ «ديورانت» ، فقد وفق كل التوفيق فى عرض مسائل الفلسفة وتحليل رجالها فى أسلوب رشيق ، و بيان واضح ، فنهجنا نهجه وأْتَمَمْنا به ، واقتبسنا منه وقصدنا إلى تزويد القارى بأهم قضايا الفلسفة و إطلاعه على وجهات الفلاسفة فى التفكير ، وتشويقه إلى الاستزادة منها والتعمق فيها

كما قصدنا خدمة الأدب بأن نقدم للأديب الناشئ أهم ما يعرض له الفكر حتى يعمق تفكيره ، ويغزر أدبه ، ويكون نثره وشعره أدباً موضوعيا لا أدباً شكليا

ورجونا أن يكون هذا هو الحجر الأول فى بناء الفلسفة ، فيعقبه دراسات واسعة عميقة ، يكون من ورائها تكوين فلاسفة شرقيين ، أنضجتهم دراساتهم الواسعة و بيئتهم الخاصة ، متأثرين بما اشتهر به الشرق قديماً من ميل إلى الإلهام ، ونزعة إلى الروحانيات ، فيلطفون ما ساد أورو با من فلسفة مادية ، و يعدّلون مزاجها ، و يقومون أودها

ولعله لا يمضى زمن طويل على العالم الدربى فى نهضته الحديثة حتى تكون له فلاسفة ينظرون إلى العالم نظرة شاملة مؤسسة على العلم، ويدعون إلى فلسفة خاصة بهم، ويضطرون مؤرخى الفلسفة من شرقيين وغربيين إلى أن يؤرخوهم ويضعوهم فى مصاف « برجسون » و « رسل » و « وليم چيمس » وأمثالهم، ويختمون الزمن الذى يكتفون فيه بدراسة الفلاسفة من غير أن يكون لهم هم فلاسفة. حقق الله آمالنا ووفقنا للخير، وكلل أعمالنا بالنجاح

# فهرس الموضوعات

| صحيفة | الموضوع                                                                                                                                                          |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١     | فلسفة العصور الوسطى                                                                                                                                              |
| ١     | تمهيد                                                                                                                                                            |
|       | عصر آباء الكنيسة (٤) — العصر المدرسي (١٠) — العصر المدرسي الأفلاطوني (١٤) — العصر المدرسي الأرسططاليسي (٢٤)                                                      |
| quq   | نهضة الفلسفة<br>برونو (٤٠) — بوهمه (٤٥) — مونتانی (٤٦)                                                                                                           |
| ٤٨    | الفلسفة الحديثة                                                                                                                                                  |
| ٥٠    | الذهب الواقعي في أنجلترا                                                                                                                                         |
| ٥٠    | فرنسیسی بیگوند                                                                                                                                                   |
|       | مقالات بيكون (٦٥) — أساسه الجديد في البحث (٦٦)<br>— الأوهام الأربعة (٦٢) — طريقة بيكون (٦٨) —<br>سبب الحرارة (٧٤) — مدينة العلم الفاضلة (٧٨) —<br>نقد بيكون (٨٣) |
| ٨٨    | نوماس هوبر:<br>تعریفه للفلسفة (۸۹) — العالم فی رأیه (۹۰) — نزعته                                                                                                 |

| حيفة        | الموضوع                                                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
|             | المادية وأثرها في نظريته السياسية (٩٠) — الدولة عند                   |
|             |                                                                       |
|             | هوبز (۹۲) — ما بین هوبز وروسو من شــبه فی نظریه<br>۱۱ تا ۱۷ تا هم ۲ م |
|             | العقد الاجتماعي (٩٣)                                                  |
| 9 2         | رینہ دیکارت جم                                                        |
|             | خياته وكتيه (٩٤) — فلسفته ز. إثبات وجود الذات (٩٧)                    |
|             | إثبات وجود الكون (۱۰۰) ﴿ إثبات وجود الكون                             |
|             | (١٠٣) كر ثنائية الوجود (١٠٥) — الطبيعة المادية                        |
|             | « الفيزيقا » (١٠٧) — فلسَّفة العقل (١١٣) — علم                        |
|             | الإنسان Anthropology (١١٩)                                            |
| 144         | مالرانش :                                                             |
| , , ,       | ¥                                                                     |
| ş. <b>,</b> | نظره في فلسفة ديكارت وجلنكس (١٢٣) — تفسيره للصلة                      |
|             | بين العقل والمــادة (١٢٥) — تمهيد فلهفته لمذهب وحدة                   |
|             | الوجود (۱۲۷)                                                          |
| 147         |                                                                       |
|             | نشأته ودُراســـته كتب الفلاسفة وأثرها فيه (١٢٨) —                     |
|             | اعتزاله وموته (۱۳۲) — كتبه وفلسفته : رسالته في الدين                  |
|             | والدولة (١٤٠) — إصـــلاح العقل (١٤٣) — الأخلاق                        |
|             | (١٤٦) — الطبيعة والله (١٤٨) — المادة والعقل (٥٥١)                     |
|             | — العقــل والأخلاق (١٦٠) — الدين والحاود (١٦٨)                        |
| ;           | ــــ الرسالة السياسية (١٦٩)                                           |
| 177         | لينتز                                                                 |
|             | فلسفته: نظرية الذرات الروحية (١٧٩) — التناسق الأزلى                   |
|             | وتسفته . خطرية الدراك الروحية (١٩٠) — الله والعالم (١٩٢)              |
| ļ l         | (۱۸۷) نظریه النفرقه (۱۹۷) الله والعام (۱۱۱)                           |

| محيفة | الموضوع                                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 190   | موں لوك : ك                                                   |
|       | مَقَالِنَهُ فَيَ الْحُكُومَةُ المدنيةِ (١٩٧) — كتابه في العقل |
|       | البشرى (۲۰۱) — تناول أجزاء الكتاب بشيء من                     |
|       | التفصيل (٢٠٥) — رأيه في الأخلاق (٢١٧)                         |
| 719   | ب کلی کز ۱                                                    |
| 4     | حياته . فلسفته : بطلان الأشياء المادية (٢٢١) — الله           |
| ,     | <b>مو</b> منشيء الأفكار (٢٢٨)                                 |
| 744   | هیوم نیا                                                      |
|       | حياته وكتبه . فلسفته : الآثار الحسية والأفكار (٢٣٤) —         |
|       | العلاقة بين الأفكار (٣٦٠) — العلم والاحتمال (٢٣٧) —           |
|       | العالم الحَارِجي وهم باطل (٢٤٠) — رأيه في الأخلاق (٢٤٦)       |
| 721   | ا فانت / المان                                                |
|       | المَن ڤولتير إلى كانت (٢٥٠) — من لوك إلى كانت (٢٥٢)           |
|       | — من روســو إلى كانت (ه ٢٥) — من هو عمــانويل                 |
|       | كانت ؟ (٢٥٩) — كتبه: نقد العقل الخالص (٢٦٥) —                 |
|       | الحس السامي (۲۷۰) — التحليــل السامي (۲۸٦) —                  |
|       | البحث السامى فيما وراء الحس (٢٩١) نقد العقل العملي            |
|       | (٢٩٦) — الدين والعقل (٣٠٢) — في السياسة والسلام               |
|       | الدائم (۳۰۸) — نقد وتقدیر (۳۱۵)                               |
|       | المثالية الذاتية                                              |
| 444   | فختر:                                                         |
| . }   | نشأته ودراسته . مؤلفاته (٣٢٦) — فلسفته (٣٢٧) —                |

| صحيفة   | الموضوع                                                                                                                                          |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | عرضها فى إيجاز (٣٢٨) — تناولها بشىء من التفصيل<br>(٣٣٠) — علم المعرفة النظرى (٣٣٣) — عــلم المعرفة<br>العملى (٣٣٧) — نظريته فى فقه القانون (٣٤٠) |
|         | المثالية الموضوعية                                                                                                                               |
| 455     | شُلنج :<br>حياته . مراحل فلسفته : الفترة الأولى : شلنج تلميذ لفخته                                                                               |
|         | (٣٤٨) الفترة الثانية : فلسفة الطبيعة والمثالية السامية                                                                                           |
|         | (٣٤٩) — الفترة الثالثة : اندماج الذات بالشيء (٣٥٣) — الفترة الرابعة (٣٥٣)                                                                        |
|         | المثالية المطلقة                                                                                                                                 |
| 401     | هجل نمرا کریا                                                                                                                                    |
|         | حياته وكتبه . فلسفته . ما تمتاز به فلسفته (٣٦٣) — بسط فلسفته العملية بإسهاب وتفصيل (٣٧٣) — مؤلفه في فلسفة                                        |
|         | التاريخ وِرأيه عن تطور التاريخ (٣٧٦) — الفن (٣٨١)                                                                                                |
| <b></b> | — الدین (۳۸۰) — الفلسفة (۳۸۸)<br>شوبسهورگن                                                                                                       |
|         | عصرهٔ (۳۸۹) — الرجل (۳۹۱) — العالم فكرة (۴۰۶)<br>— العالم إرادة (٤٠٤) — العالم شر (۲۱۶) — حكمة                                                   |
|         | الحياة : الفلسفة (٤٣٣) — العبقرى (٤٤٠) — الفن<br>(٤٤٤) — الدين (٤٤٠) — حكمة الموت (٠٠٠) —<br>تقد (٥٥٥)                                           |

| حيفة | الموضوع .                                                                                                                                                                                                              |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦١  | هربرت سبنسر کرړ                                                                                                                                                                                                        |
|      | «كومت» و « دارون » (٤٦١) — نشأته (٤٦٨) — المتطور المبادىء الأولى : « الحقيقة المغلقة (٤٧٦) — التطور (٤٧٩) » — تطور الحياة (٤٨٣) — تطور العقل (٤٨٩) — تطور الأخلاق (٤٨٩) — تطور الأخلاق (٤٩٩) — نقد (٤٩٩) — خاتمة (٣٠٥) |
| o•V  | فرريك نيت ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                        |
|      | الفلاسفة المعاصرون في أوربا                                                                                                                                                                                            |
| ००९  | هنری برجسوید :                                                                                                                                                                                                         |
| 0    | ثورته على المــادية (٦٠٥) — العقل والجسم (٦٤٥) — _<br>التطور الحلاق (٦٩٥) — نقد (٧٧٠)                                                                                                                                  |
| 0    | بندتو كروتشى:<br>الرجل (۷۷) — فلسفة الروح (۵۸۰) — ما هو<br>الجمال (۸۳)                                                                                                                                                 |

۲

| صيفة | الموضوع                                                           |                  |
|------|-------------------------------------------------------------------|------------------|
| ٥٨٨  | برزاند رس کر                                                      |                  |
|      | رســـل المنطق (۸۸ه) — رســـل المصلح (۹۹ه) —<br>خاتمة (۲۰۱)        |                  |
| ٦٠٥  | مِرج سنتيانا :<br>حياته (٦٠٠) — الشك وإيمان الحيوان (٦٠٧) — العقل | , i <sup>2</sup> |
|      | والعلم (٦٠٩) — العقل والدين (٦١٤) — العقـــل في المجتمع (٦١٧)     |                  |
| 771  | ر رئیم مبیسی کر<br>حیاته و کتبه (۲۲۱) — البراجماتزم (۲۲۳)         | 3                |

## فلسفة العصور الوسطى تهـــيد

لبثت الفلسفة في مرحلتها الأولى اليونانية نحواً من ألف سنة ، تبدأ بطاليس سنة ٦٤٠ ق . م وتنتهي بنهاية القرن الخامس بعد ميلاد المسيح ، وفي نهاية هذه المرحلة كان صوت المسيحية قد دوى في أرجاء أوروبا . فبدأ الفكر الإنساني - وقد اصطبغ بذلك الدين المسيحي الجديد - شوطاً جديداً . امتد نحواً من ألف سنة أخرى ، كانت مهمة الفلسفة خلالها أن تؤيد بالدليل العقلي ما سلمت به النفوس بالإيمان تسلماً لا يقبل ريبة ولا شكا وهكذا أصبحت الفلسفة تابعة للعقيدة ، وأصبح العقل عوناً لها ومما جعل للكنيسة في تلك العصور هذه المنزلة المتازة أنها كانت القوة الوحيدة التي استطاعت أن تثبت لغزوات أمم الشمال المتبر برة التي قوضت الدولة الرومانية ، فقد كانت هذه الدولة عاجزة من الوجهة السياسية ، لا تقوى على حماية نفسها من برابرة الشمال ، وكانت الحضارة العلمية على وشك الانهيار على أيدى أولئك الغزاة ، خصوصاً إذا علمنا أن تلك الحضارة كانت

فى نفسها منحلة القوى مقوضة الدعائم ؛ وكانت الحياة الفكرية بأسرها توشك أن تندك على أيدى هؤلاء الفاتحين السذج الجفاة ، لو لم تكن هنالك تلك القوة الروحية التى اضطرت هؤلاء الغزاة إلى التسليم بها والدخول فى دينها ، والتى عرفت كيف تنقذ هيكل المدنية وتصونه خلال هاتيك القرون ، تلك كانت قوة الكنيسة المسيحية التى قامت بما لم تستطع أن تقوم به الدولة في جانب الدين وحده وعلى يد الكنيسة وحدها اتصل

من جانب الدين وحده وعلى يد الكنيسة وحدها انصل العالم الجديد بعلم القدماء ، والنتيجة الطبيعية لهذا ألا تعرض الكنيسة على الناس من الفلسفة القديمة إلا ما كان متفقاً مع تعاليم النصرانية ، أما ما عدا هذا — وخصوصاً ما يعارض النصرانية — فقد كان ينبذ نبذاً ، و بذلك ظلت الفلسفة الغربية خادمة للدين جلة قرون ، وكان غرضها الأول تأييد العقائد الدينية وتحديدها وتنظيمها ، و إظهار أن تلك العقائد التي نزات من السماء تتفق أيضاً مع العقل

ومما يحسن ذكره أن العصور الوسطى حين تلفتت إلى الوراء لتأخذ من القدماء ما أخذته من علم وفلسفة ، قد سارت فى نفس الطريق التى سلكها الأقدمون ، ولكن فى اتجاه عكسى ، أى أنها بدأت السير من آخر الطريق إلى أوله ، فقد

بدأ اليونان بحوثهم العلمية مدفوعين بلدة البحث مولمين بجمال المعرفة في ذاتها ، فلما قطعوا في الدراسة العلمية شوطاً بعيداً أخذ العلم يتحول إلى خدمة الحياة العملية ، وأصبح البحث الفلسفي وسيلة تستخدم للوصول إلى غاية وراءه ، هي معرفة قواعد الأخلاق والبرهنة على تعاليم الدين . أما العصور الوسطى فقد بدأت السير من هذه المرحلة الأخيرة ، أعنى أنها بدأت بالبحث عن المعرفة لا لذاتها بل لحدمة العقائد الدينية ، ولكن بمضي الزمان تولدت في النفوس لذة المعرفة لذاتها ، وأخذت تلك اللذة العلمية تتسع وتمكن حتى انتهى العلم آخر الأمم إلى الاستقلال بنفسه وإلى معارضة العقيدة الدينية نفسها أحياناً ، وقد كان أول الأمر وسيلة من وسائلها

وتقع فلسفة العصور الوسطى في عهدين: أولها يسمى «عصر الباء الكنيسة»، وليس للفلسفة فيه من الشأن إلا قليل، والتآنى يسمى «العصر المدرسى»، لأن التعليم كان يقوم به جماعة من الرهبان في «مدارس الكنائس» وقد أنشأ شارلمان كثيراً من هذه المدارس في جميع أنحاء فرنسا، وكان مدرسوها من رجال الكنيسة الذين حاولوا أن يلبسوا أغراض الكنيسة لباساً فلسفياً. و يمتد هذا العصر المدرسي إلى قيام النهضة الأوروبية في القرن الخامس عشر

# عصر آباء الكنيسة Patristic Period

حسبنا من هذا العصر أن نتحدث عن عَلَم من أعلام الكنيسة عثل العصرويبين اتجاهه ، هو « أُورلْيُوسْ أُوغُسْطينْ » Aurelius Augustinus ولد في تَجَسْتي Tagaste ، في شمالي إفريقيا سنة ٣٥٣م ، وكان أبوه وثنيًّا وأمه مسيحية تلتهب حماسة دينية ، فشب الابن في صدر حياته على وثنية أبيه ، ولكن الأم التقية الورعة لم تزل توعن إلى ابنها بالمسيحية بما ترتل من صلاة كل يوم حتى فتح أوغسطين قلبــه للدين الجديد وهو في سن الرابعة والثلاثين ، ثم أنفق ما بقي من حياته في نشر المسيحية والدفاع عنها لايفتر" ولا يني حتى وافته منيته سنة ٤٣٠ ، ولعل أقوم ما جادت به قر يحتــه في هذا السبيل كتابه الخالد المسمى de Civitate Die دافع فيه عن الكنيسة دفاعاً قويًّا بارعاً ، جعله ينزل من قلوب العالم المسيحي طوال القرون والوسطى منزلة الإمام الذي تقام به الحجة الصادعة ، فحسب المجادل أن يشير إلى قول قاله أوغسطين حتى تنحسم كل أسباب الخِصومة والنزاع ، وها نحن أولاء نعرض فلسفته عرضاً موجزاً

#### نظرية المعرفة:

/ أيقن أوغسطين بوجود الله والروح والإدراك العقلي ، لم يخالجه في ذلك شك ، فلئن جاز للإنسان أن يرتاب فما تأتى به الحواس من ألوان المعرفة ، فليس يجوز له أن يشك في إدراك العقل لأنه حق ويقين ليس إلى الشك فيه من سبيل ، والشك مهما اتسعت دائرته لا يتناول شعور الإنسان بإحساسه الباطني ، ويشير أوغسطين إلى أن الإحساس بالشيء الخارجي والشك فيه يتضمن - حيماً - اليقين بوجود الذات ، لأني إذا كنت شاكاً فإنى بهذا الشك أعلم أنني موجود . ومعنى ذلك أن الشك نفسه يتضمن إثبات وجود الكائن الشاعر وجوداً لا يتطرق إليه الخطأ ، لأني إذا كنت شاكًا في كل شيء فلن أخطي الله الخطأ ، لأني إذا كنت شاكًا في كل شيء فلن أخطي في وجودي إذ لابدلكي أخطى أن أكون موجوداً

وشعور الإنسان بوجود نفسه دليل على وجود الله ، إذ كيف يتسنى لنا أن نشك في الأحاسيس التي ترد إلينا من العالم الخارجي إذا لم يكن لدينا إلى جانبها مقاييس للحقائق تختبر بها هذه المدركات الحسية ، فإن من يشك يجب أن يكون عالماً مجقيقة ، لأنه لايشك إلا من أجل هذه الحقيقة وعلى أساسها . و بديهي أن هذه الحقيقة لم تجئه من العالم الخارجي بل من مصدر آخر هو الله . ثم يستمر

أوغسطين فيقول: إن للإنسان فوق الحواس عقلاً يمكن به أن بدرك الحقائق المجردة ، كقوانين المنطق ، وقواعد الحير والجمال — وهذه الحقائق لا تتغير بتغير الأفراد ، بل هي واحدة لدي كل من يفكر. والإنسان لا يستمد علمه كله من الأشياء الحارجية وحدها، إنما يستقيها كذلك من معينها الدافق الفياض - من الله -وأول واجبات هذا العقل أن يلتمس الحقيقة لا لذاتها ، بل لأنها وسيلة لازمة لسعادته ، وسبيله إلى الحقيقة هو التأمل وطهارة القلب وممارسة الفضيلة ، وكلما ازداد القلب من هذه الطهارة التي تمكّن العقل من إدراك الحقيقة الإلهية إدراكاً واضعاً ازدادت في الإنسان قوته العقلية السامية التي ترتفع بالعقل عن مستوى المعرفة الحسية إلى حيث ينفذ إلى قوانين الكون ، و إلى الجميل والخير. وإذن فالعمقل أداة صالحة لتحصيل العرفة الحقة ، ومعينها النهائي هو الله الذي يفيض على الأشياء كُنهاً وجوهم ها بواسطة كلته: Logos أو The Word of God التي هي حلقة الاتصال بين الله والعالم ، فأنت تستطيع أن تعلم حقائق الأشياء كلها إذا عرفت الله ، ولكن أوغسطين يؤكد أن ليسَ في مقدور البشر أن يعرف الله معرفة تامة مادام في هذه الحياة الدنيا ، و إن كان ذلك مستطاعاً بعض الشيء عن طريق الدين والعبادة ، لأن الله الذي ستتصل به في عبادتك فترتسم في نفسك صورة منه

هو نفسه الله مَعين المعرفة و ينبوعها ، وهنايقرر أوغسطين أن الإلهام مصدر قوى للمعرفة الصحيحة ، وهو يشترط لمن يريد أن يتناول بعقله مسألة ما أن يبدأ بالعقيدة أولاً: « لابدلكي تعقل أن تعتقد »

#### كيف خلق الله الكون :

اتجهت إرادة الله منذ الأزل إلى خلق العالم ، فأخرجه من العدم إخراجاً ، وأنشأه إنشاء بعد أن لم يكن شيئاً . فلم يكن إلى جانب الله شيء من مادة يصوغ منها الكون الذي يريد ، ولكنه خلقه خلقاً دون أن ينبثق منه ، وقد بدأ الخلق المادي حين بدأ الزمان ، أما الله نفسه فليس له زمان ولا مكان ، وقد تم خلق العالم على دهور متتابعة ، وليست ستة الأيام التي قال موسى « إن الخلق قد تم فيها » إلا درجات متعاقبة من الكال تتابعت على الكون في مسيره

ولله قوة مطلقة تسيطر على الوجود بأسره فلا يحدها شيء، وهو فعال لما يريد لا يخرج شيء عن إرادته، وإذن فهو العلة لكل ما يقع في أنحاء الكون من أحداث. واكن فيا يقع شر ورذيلة، أفيكون الله يوماً مصدراً للرذيلة والشر؟ كلا، بل إن ما ترى من الشر إن هو في حقيقة الأمر إلا امتناع للخير، أي أنه ليس شيئاً إيجابيًا في ذاته له حقيقة واقعة، بل هو نقص في

كال الشيء و بعد عن مرتبة الخير الإللى ، ويريد له الله أن يدأب في سيره صُعُداً حتى يبلغ الكال ، فلكل شيء عند الله حكمة وغرض ، وليس في الوجود شيء يكون في حساب الله تافها أو حقيراً .

تحليل الروح: مر."

لم يذهب أوغسطين إلى ما ذهب إليه بعض الأقدمين من أن البدن سجن قد زجت الروح في غياهب وغُلت بأغلاله ، كذلك لم يَرَ ما ارتآه بعض الفلاسفة من أن الروح قد انبثقت من الله انبثاقاً ، إنما يقرر أنها قد بدأت في الزمان – أي أنها ليست أزلية — واكنها مع ذلك خالدة إلى الأبد ، وهي ليست مركبة وليست مادة ، وليس لها امتداد في المكان ، و يختلف جوهرها عن جوهر البدن ، ولو أنهما يعيشان في ود وانسجام. و إنما جاء خلود الروح واستعصاؤها على الفناء من أنها تحمل فى طياتها حقيقة خالدة ، أليس الروح والعقــل شيئاً واحداً ؟ ثم أَليست مبادئ العقل خالدة ثَابِتة ؟ ففيم القولِ إِذَنَ بفناء الروح ؟ إنه لمن الخطأ أن يقال إنها تحتوى الحياة لأنها هي الحياة نفسها ، وتنقسم ملكات الروح قسمين: مرتبة سفلي تشمل الإدراكات

الحسية والشهوة والتخيل وذاكرة الحس، ومرتبة عليا فيها الذكاء والإرادة والذاكرة العقل نحو والإرادة هي التي تحرك العقل نحو العمل وتدفع العقيدة إلى الرضى بما يعمل

#### الأخلاق : \_\_\_

ليس من سبيل إلى الخير الأسمى إلا الاتحاد بالله بواسطة التأمل، ويستحيل أن يتم هذا الآتحاد في الحياة الدنيا ، فهو مدخر للحياة الآخرة ، وواجب الإنسان في حياته أن يسير وفق القانون الإلمي تمهيداً لتلك السعادة الكبرى ، وحسب الإنسان تلك السعادة الموعودة حافزاً يحمله على الخير والفضيلة ، و إن أقوى ما يدفع الإنسان إلى الفضيلة والخير هو الحب: حب الله وحب الإنسان ، فمن حب الإنسان للانسان ينشأ في قلبه الإحسان ، والإحسان أساس الحكية والشجاعة والعدل . أما حب الله فهو الينموع الدافق الذي يستقى منه الإنسان حبه لنفسه وحبه للناس على السواء . ويذهب أوغسطين إلى أنَّ هناك طائفتين من الناس: أهل « مدينة الله » وهم قوم أراد لهم الله أن ›يعيشوا فى نعيم خالد مقيم ، وأهل « الدنيا » وأولئك هم أصحاب الرذيلة والشر الذين كتب عليهم ربهم البؤس والشقاء

#### العصر المدرسي

#### Scholastic Period

كانت أورو با خلال القرون الوسطى تتوزعها دويلات صغيرة تتولاها حكومات واهنة ضعيفة لا تنفك شاكية السلاح يقاتل بعضها بعضاً لما أكل نفوسهم من حقد ، وما ران على قلوبهم مرن فساد ، وكانت تلك الدويلات كلها خاضعة للحكومة الرومانية التي تبسط عليها سلطانها ما وسعها ذلك ؟ إذ القوة الفعلية لم تكن حينئذ سياسية تصدر عن الدولة بل كانت دينية تملك زمامها الكنيسة ، فلها الكلمة العليا إذا حزب الأمر ، ولها القول الفصل إن قامت بين الناس خصومة أو نزاع . وأسرفت الكنيسة في نفوذها إسرافاً أفســـد الحياة وأصاب الفكر بالعقم والجود ، وتحكمت في العقول حتى سحقات كل ضرب من ضروب الحياة والنشاط. فلم تكن أورو با في القرن العاشر إلا ظلاماً دامساً تغلغلت فيه الجهالة ونفثت في الرءوس ما شاءت من خرافات . فلما أن جاء القرن الحادي عشر أُخذت تتقشع تلك السـحابة المعتمة بعض الشي عما ظهر من كنوز العلم التي كانت لا تزال دفينة في مكامنها في اليونان ،

فأزيل عنها ما غشيها من غبار حينها أعادت الحروب الصليبية ما كان وَهَن ببن الإمبراطورية الغربية والإمبراطورية الشرقية من صلات ، فبدد بريقها شيئاً من ظلام القرن العاشر . وكا نما شاء الله أن تتناصر العوامل وتتضافر الأسباب في وقت واحد لكي تزحزح عن صدر أورو با ذلك الكابوس الجاثم ، فأرسل عليها الغرب - حيث الدولة العربية تزهو في أسيانيا وتزدهر -قبساً من علم فاضت به مجامعهم وجاشت به صدورهم ، فانبعث إلى قلب أوروبا وشحذ منها الفكر الفلسني وأنهضه ، حتى دبت فيه قوة وحياة ، فكان من مظهره هذا الذي ندعوه « الفلسفة المدرسية » ، على أنها لم تكن مدرسة فلسفية متماسكة ، كمدرسة أفلاطون مثلاً ، إنما هي جهود فلسفية مبعثرة بذلها « المدرسيون » وهم رجال الدين الذين أخذوا بزمام الفلسفة فأناخوها فى حظيرة الكنيسة وحدُها لكي يستخدموها في شئون الدين ، لعلهم يجدون فيها لعقيدتهم سنداً من المنطق ودعامة من العقل

قال «هِجِل» في كتابه المسمى «محاضرات في تاريخ الفلسفة »: « إن الفلسفة المدرسية لم تكن مذهباً محدوداً كمذهب الأفلاطونيين أو الشكاك ، بل كانت مجرد اسم مبهم يطلق على كل مباحث المسيحيين الفلسفية في أكثر من خمسائة عام » .

« فليست الفلسفة فى العصر المدرسى إلا لاهوتاً ولا اللاهوت إلا فلسفة ، والفيلسوف المدرسى هو من يبعث فى اللاهوت بحثاً علميا منظا»

وقد كانت أولى مسائل البحث ، أو إن شئت فقل كان موضوع البحث الذي قام حوله الجدل العنيف ، ونشبت فيه الخصومة القوية بين رجال الفلسفة المدرسية هو موضوع الكلِّيات Universal ، إذ لم تكد تترجم للناس هذه العبارة التي ذكرها فورفوريوس Porphyry في مقدمة « إيساغوحي » وهى : « موضوع البحث هو : هل الأجناس والأنواع حقائق واقعة أم هي مجرد تصورات ذهنية ؟ فإِن كانت حقائق فهل لها وجود خارجي مستقل عن الأشياء الحسِّية ، أم هي كائنة في حتى انقسم في أمرها القوم فريقين متناظرين ، يذهب أحدهما إلى أن الأسماء الكلية التي نطلقها على الأجناس والأنواع كاسم إنسان واسم حيوان مثلا إن هي إلا مجرد ألفاظ وأسماء لا تمثل من الحقيقة شيئاً ، فليس لهـا مدلول واقعى لا في الذهن ولا في الخارج، ويرى هذا الفريق أن كل ما في الوجود جزئيات فقط ، فهنالك مثلا من الناس زيد وعمرو ، ولكن ليس هناك في العالم الخارجي « إنسان » كلى ، وثمت في الواقع حصان جزئي وسمكة جزئية ، ولكن ليس في الوجود حقيقة تقابل كلة «حيوان» وهكذا قل في سائر الأسماء الكلية التي تطلق على الأجناس والأنواع ، ويسمى هذا بالمذهب (الاشمى Nominalism ، وأما الفريق الآخر فيرى أن الأسماء الكلية لها وجود حقيقي فعلى الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخارج ، فهنالك في الوجود الحقيقي « إنسان » وهو غير في الخرئيات التي تقع تحت الحس . ويعرف في المذهب (الواقع) Realism

وكان طبيعياً أن ينشأ بين النقيضين مذهب ثالث يقف منهما موقفاً وسطاً ، فقام المذهب التصوري Conceptualism وعلى رأسه «أبيلارد » Abelard يقرر أن الكلى و إن كان ليس له ما يقابله في العالم الخارجي كما ذهب الواقعيون إلا أن له حقيقة في الذهن ، إذ لو كان الأمر كما رأى الاسميون من أن الاسم الكلى مجرد لفظة لاحقيقة لها في الخارج ولا صورة لها في الذهن لكان الكلم الذي يتفاهم به الناس ومعظمه أسماء الذهن لكان الكلام الذي يتفاهم به الناس ومعظمه أسماء السامع شيئاً

ولعلك تلاحظ أن هاتين الشعبتين قد استمدتا أصل مذهبهما

من أرسطو وأفلاطون ، فمن مذهب أفلاطون فى المُثُل أخيذ الواقعيون ما ذهبوا إليه ومن إنكار أرسطو للمثل استقى الاسميون تعاليهم ، وكانت الكنيسة أميل إلى المذهب الواقعي وطبّقَتْهُ على بعض تعاليمها كالتثليث

ولقد تنازع هذان المذهبان وتصارعا وكانت الحرب بينهما سجالا فانتصرت الواقعية المتأثرة بأفلاطون فى الصدر الأول من العصر المدرسي ، وانتصرت الاسمية المتأثرة بأرسطو فى العصرالثاني

#### العصر المدرسي الأفلاطوني

كان للفلسفة الأفلاطونية السيطرة والسيادة في الشطر الأول من العصور الوسطى ، فهى الينبوع الذي كان يستقى منه الفكرون آراءهم والأساس الذي يقيمون عليه مذاهبهم ، و إن كانت دائرة الفكر إذ ذاك محصورة ضيقة لا تنتج إلا أتفه الثمرات ، ولكن دولتين من الدول الأور بية قد امتازتا بعض الشيء في ذلك العهد المظلم ااحقيم ، هما إيطاليا و إنجلترا ، فنبغ الشيء في ذلك العهد المظلم ااحقيم ، هما إيطاليا و إنجلترا ، فنبغ فيهما أعلام ذاع صيتهم في الناس ودوت بذكرهم الجامعات فيهما أعلام ذاع صيتهم في الناس ودوت بذكرهم الجامعات (١) وأول هؤلاء چُونْ سكوتس إريجينا John Scotus الذي ولد في أيرلندة سنة مد ومات سنة معه ، وقد

بلغ من نباهة ذكره أن حاه شارل الجسور وعهد إليه أن يتولى مدرسة باريس، وهاك صورة مختصرة من فلسفته:

#### فكرة الله:

يعتقد إر يحينا أن الله هو بدء الأشياء ونهايتها ، وأنه روح خالصة مجردة لا تحدها حدود ولا تميزها صفات ، وقد أتخذ الله هذا العالم وسيلة يبدو بها و يُعرف . أما ما ترى في الكون من قُوة وضوء وعقل إلى آخر مَا يُحَوِّي الوجود بين دفتيه من أشياء فقد انبثق من الله انبثاقاً ، ولا بد أن ينتهي المسير بهذه المخلوقات كليا إلى حد تبلغ عنده الغاية المنشودة فتعود إلى الأتحاد بالله من جديد ، وينزع إريحينا في كتابه « تقسيم الطبيعة » نزعة قوية إلى وحدة الوجود فيقرر في غير لبس أن الله ومخلوقاته وهـذا العالم الذي هو وسيلة ظهوره كل أوائك شيء واحد ، وأن كل محاولة لفصل الله عن مخلوقاته باطلة إلا أن تكون على سبيل المجاز

يعتقد سُكُوتَسُ أَن الكلى universal وهو عبارة عن فكرة الجنس) هو الحقيقة الأساسية الأولى التي أوجدت نفسها بنفسها ، ثم نشأ عنها الجزئيات ( الأنواع ثم الأفراد ) فالكليات

هي عناصر الوجود الأصلية وهي على ذلك أسبق في الوجود من الأشياء الجزئية المادية . ويقول هـذا الفيلسوف إنه كلما كان الشيء أكثر شمولاً كان أمعن في حقيقة وجوده ، ولما كانت فكرة الله أوسع الكائنات شمولاً كان هو أسمى الكائنات ، ومنه نشأت المخلوقات كلها ، وليست المخلوقات على اختلاف ألوانها إلا صوراً يتمثـــل فيها الله ، فهي له كالنماذج الجزئية أو الأمثلة بالنسبة إلى الجنس، فكما أن زيداً وعمراً وخالداً أمثلة لفكرة الإنسان لا أكثر ، كذلك الأشياء كلها التي في الكون ليست إلا أمثلة لفكرة الله - فكل الأشياء التي في الكون وسائل أتخذها الله لظهوره ، وهذا الكون هو الله إذا نظرت إليه كوحدة خالقة ، وهو العالم إذا نظرت إليه من ناحية أشياء متعددة مخلوقة

وكَشْف الله عن نفسه إنما يتم على درجات متتابعة : فمن الله ينبثق أولاً العالم العقلي ، وهو الجانب من الكون الذي يُخْلق وله في الوقت نفسه مقدرة الحلق . ونعني به الكليات ، ومنها ينشأ عالم الظواهر الحسية ، وهي أحط أنواع الحقيقة لقلة ما يتحقق فيها من صفات كلية

#### نظرية المعرفة:

يسلك « سكوتس » في نظرية المعرفة نفس الطريق التي سلكها في شرح الخَلْق بانبثاق الأشياء من الله ثم عودتها إليه مرة ثانية ، فيرى أن المعرفة يجب أن تبتدئ من أعلى إلى أسفل ، فتبتدئ بالكليات إلى أن تصل إلى الأشياء الحسية ، ثم تعود فتعلو صاعدة حتى تبلغ أوجها في معرفة الله ، فإذا ما باغت الروح تلك المرتية السامية الرفيعة استطاعت بالتأمل أن تتحد بآلله وهي غاية تستعصى على الحواس والعقبل جميعاً ، ولا تتاح إلا بالتأمل وحده ، وقد تستطيع الروح باتحادها بالله أن تعرف نفسها معرفة عَيقة ، ولكنه يستحيل عليها أن تدرك كنهها إدراكا تامًّا كاملا وهي على قيد الحياة ، ويذهب « سكوتس » إلى أن الفلسفة الحقة والدين الحق شيء واحد لأن العقيدة مرحلة من مراحل الحياة العقلية

(۲) ننتقل الآن إلى عَلَم آخر من أعلام ذلك العهد المتأثر بفلسفة أفلاطون وهو أنسِلْم Anselm ، وُلد فى مدينة «أوستا» Aosta من أعمال لُمبارُديا سنة ١٠٠٣ ومات سنة ١١٠٩ ، وقد بلغ من نباهة الذكر و بعد الصيت أن أصبح يعرف بين معاصريه باسم أوغسطين الثانى ، وكان فى حياته مثلاً أعلى لارجل المدرسي

يتخده الناس نموذجاً يحتدى . أما فلسفته فقد استهلها بأن زعم أن العقل والعقيدة ليسا نقيضين ، وأنه لابد للعقل أن يستنير بضوء العقيدة ، لأن العقل ضعيف بنفسه ، كثير الزلل ، ومعنى ذلك أن أنسلم يريد أن يستعين بقوة العقيدة على فهم حقائق الكون فهماً عقابيًا ، وبذلك وضع قاعدة أخرى بجانب قاعدة كانت قد شاعت بين الناس حتى رسخت فى العقول رسوخاً قويًا ، كان الناس يقولون : « إنني أعتقد لأن الفهم محال » قويًا ، كان الناس يقولون : « إنني أعتقد لأن الفهم محال » اعترافاً منهم بقصور العقل واستحالة فهمه لحقائق الأشياء . أما أنسلم فقال : « إننى أعتقد لكى أستطيع أن أفهم » ، أى أنه يعتنق العقائد لكى تكون وسيلة تنتهى به إلى الفهم

### البرهان على وجود الله:

ثم ينتقل أنسلم للبرهنة على وجود الله برهاناً عقلياً ليزيد الأمر يقيناً ، وهدده خلاصة برهانه: إن الناس مجمعون على تعريف الله بأنه أكبركائن يمكن أن يتصوره العقل ، فإذا تصور العقل الله تصوره كاملاً ، وهذا الشيء الكامل الموجود في الذهن يجب أن يكون موجوداً خارج العقل وجوداً فعليا حقيقيا ، لأنه لو لم يكن كذلك لما كان أعظم من أي كائن آخر يفكر فيه

العقل ، ولا شك أن هــذا العظيم الذى نتصوره بعقولنا يكون أكمل في حالة وجوده وجوداً حقيقيا منه في حالة اقتصاره على أن يكون مجرد فكرة في الذهن ، فإذا كانت عقولنا تأبي إلا أن تتصوره في أكمل حال فقد تحتم إذن أن نسلم بوجود الله ، وقد عارضــه جونيلو Gaunilo الراهب بقوله إنه بناء على برهان « أُنْسلم » يمكن الإِنسان أَنَ يَقْبِمِ الدليــل على وجود أي شي يتصوره العقل كاملا إذا كان كال الصورة الذهنية علامة مؤكدة لوجودها في الخارج ، فإن تصورت مثلاً جزيرة كاملة وجب أن تكون موجودة وجوداً حقيقيا و إلا كانت أقل كمالاً من أية جزيرة أخرى حقيقية . وكان في وسم أنسلم أن يرد على معارضه بقوله إن فكرة الجزيرة الكاملة ليست ضرورةً فكرية تفرض نفسها على الذهن فرضاً واجباً كما هي الحال في فكرة الإله الكامل ، ولكنه دار في رده على جونيلو حول أقواله بعينها يرددها فلا يضيف إليها جديداً مكر راً أن وجود فكرة الكائن الكامل في العقل تقتضي وجوده في العالم الحقيقي الواقع و يردّ بعض النقاد على «أنسلم» بأنه قد برهن فقط على أنه إذا تصور الإنسان اللهَ كاملاً كَالاً مطلقاً لزم أن يكون الله موجوداً حقيقةً ، لأن عدم وجوده نقص في الكمال ؛ والكن

ي «أنسلم» لم يبرهن على أن العقل مضطر إلى تصور هذه الفكرة الكرة الكاملة اضطراراً

ثم استطرد أنسلم فتصدى للإجابة على أعوص المسائل وأشدها تمقداً في النصرانية وهي : لماذا صار الله إنساناً في شخص المسيح ؟ وجوابه الذي تقدم به هو أن تجسد الله في الإنسان لم يكن عنه محيص ، لأن خطيئة الإنسان التي اقترفها في حق الله معتدياً بها على جلاله وعظمته قد بلغت من الفداحة حدًّا عجز معه الإنسان أن يكفر عنها بنفسه ، فشاءت رحمة الله أن تغفر معه الإنسان أن يكفر عنها بنفسه ، فشاءت رحمة الله أن تغفر فذا الإنسان الخاطئ العاجز ، فتجسد في إنسان هو المسيح وكفر عن ذنبه ليكون التكفير منه عظيا يتناسب مع فداحة الخطيئة الأولى

(٣) وجاء بعد وليم شامپو William Champeaux فأيد المذهب الواقعي ودفع به إلى أقصى حدود الغلو والتطرف، إذ ارتأى أن الكلى (كشـجرة ورجل وذهب) يتمتع بكل ما تحمل كلة الوجود من معنى ، فهو شيء واقعي له وجود خارجي ، وهذا الكلى موجود بأكله من غير انقسام ولا تجزئة فى الأفراد . والنتيجة المحتومة لهذا القول هي أن أفراد الإنسان كزيد وعرو ليست إلا أعراضاً لذلك « الإنسان » الكلى ، وهي إذن

متشابهة وليس ما بينها من أوجه الخلاف إلا في الصفات الثانوية (٤) ذلك هو شاميو الذي كان أستاذ باريس في عصره، والذي رن صداه في المدارس الأوروبية جميعاً ، ولكن شاءت الأيام أن يندحر و يخبو ضوءه على يد تلميذ من تلاميذه ، وأعنى به بطرس أبيلاًرْدْ Peter Abelard ، ولد قريباً من مدينة « نَانْتُ » سنة ١٠٧٩ ، فلما شب أخذ ينتقل من مدرسة إلى مدرسة مدفوعاً بما جبل عليه من شغف ملح بالتحصيل وطلب العلم ، ثم لم يلبث أن قصد باريس ، ليظفر بالتتامذ على أستاذها الأشهر وليم شاميو ، فما كاد ينخرط في سلك مدرسـته حتى نهض يقاوم أستاذه مقاومة حادة عنيفة انتهت بزوال شامپو وتر بتُم تلميذه في منصب الأستاذية الذي كان يشغله ، وما زال أبيلارد يعلوحتي أصبح أستاذ أوروبا غير مدافع

وقف أبيلارد موقفاً وسطاً بين المذهب الواقعي والمذهب الاسمى ، وقرر أن الكلى ليس له وجود منفصل عن الجزئيات ، بل هو حال فيه لا باعتباره جوهراً واحداً ممشلا في الأفراد ، ولكن باعتباره حقائق متعددة بتعدد الأفراد . وقد أنكر أن يكون الكلى مجرد اسم بل هو يحمل من المعاني ما يستمده من المقارنة بين ما تأتينا به الجواس من إدراكات جزئية

ولعل أبرز جوانب أبيلارد هو تلك النزعة القوية الجريئة نحو تحرير العقل من ربقة العقيدة ، فزعم أن العقيدة لا تستطيع أن تحيا حياة مدعمة قوية بغير علم ومعرفة ، وقد أهاب بقومه أن يتخذوا من العقل دليلا أهدى دليل ، فليتركوا زمام أمرهم في يده يسير بهم أني شاء دون أن يحدوا منه أو يقاوموه ، حتى لو ذهب بهم إلى معارضة عقائد الكنيسة نفسها

كذلك كان له في التكفير من المسيح رأى شذ به عن التقليد المعروف ، فقد سخر من الفكرة الشائعة حينئذ بأن عفو الله ورحمته لا يكونان إلا بهذه الآلام المبرحة التي تعرض لها ابنه المسيح ، فليست حياة المسيح وموته وما لاقى في ذلك من تعذيب سبيلا لاسترضاء الله واستنزال عفوه عن خطيئة الإنسان ، فعفو الله أيسر من ذلك وأقرب ، إنما لاقى المسيح ما لاقى إعلاما لما يكنه قلبه من حب الله عسى أن يثير في الناس عاطفة الشكر وعرفان الجميل فيعيدهم إلى طاعة الله

وقد اتهم أبيلارد بالخروج على مألوف العقيدة ، فانعقد لمحاكمته مجلس فى سنس Sens سنة ١١٤١ وقضى بإحراق كتابه « التثليث » وأمر به فحبس فى دير حتى وافته منيته سنة ١١٤٢ . ومما يستحق الذكر عن أبيلارد أنه حين أراد مهاجمة السفسطة

الكلامية الفارغة التي أغرم بها المدرسيون نشر لذلك كتاباً سهاه « نم ولا » جمع فيه آراء آباء الكنيسة لكي يبين للناس في وضوح وجلاء ما في أقوالهم من تناقض وخلاف

(٥) كان أبيلارد من غير شك سابقاً لعصره فيا أعان من وجوب الاعتزاز بالعقل وما يؤدى إليه ، فكان طبيعيا أن يتصدى لنقده ومعارضته كثيرون ، لعل أقواهم حجة وأبعدهم نفوذاً وصوتا هو برنارد كليرڤو Bernard of Clairvaux (١٠٩١) فقد أنكر على أبيلارد هذا الشذوذ وتلك الإباحة الفكرية التي أجازها لنفسه ، وصاح في الناس يحذرهم من ذلك الخطر الداهم فيا يدعو إليه أبيلارد ، ذلك المأفون الأحمق الذي يحاول أن يتغلغل بعقله إلى أسرار الدين ، وأن يعلو برأيه على ما تواضعت عليه الكنيسة وألفه الناس من تعاليم

أما برنارد هذا فلا يتطلب من الإنسان إلا الورع والتقوى، وهو لا يحارب تحصيل العلم والمعرفة، ولكن على أن يكون الشمور هو السبيل إليها. ويرى برنارد أن هناك طرقا ثلاثا للوصول إلى الحقيقة الإلهية: الأولى بوساطة العقل، وذلك مستحيل ما دام الإنسان في هذه الحياة الدنيا، فهى فوق مقدوره ومستطاعه. والثانية هي الظن، ولكن ذلك حدس لا يغنى عن

اليقين . والثالثة هي العقيدة ، وهي وسط بين العقل والرأى ، فهي تنبع من القلب والإرادة معاً ، وفي مكنتها أن تتنبأ بالعلم الذي سيتضح للعقل في نهاية الأمر

ومهما يكن من أمر برنارد ، فقد كان عبقرياً ممتازاً آتاه الله كثيراً من المواهب ، فكان غنير العلم ، طلق اللسان ، قوى البيان ، ثم كان فوق ذلك كله تقيا ورعا ، فمن أجل ذلك كله كان شخصية بارزة في تاريخ الفكر في العصور الوسطى

### العصر المدرسي الأرسططاليسي

كانت لتعاليم أفلاطون في الشطر الأول من العهد المدرسي الغلبة والذيوع — كما رأينا — فلما أقبل القرن الثالث عشر أخذت ترجح كفة الفلسفة الأرسططاليسية — فلسفة المشائيين و بدأت تغزو المدارس والجامعات . ولم يكن هذا الانحراف في مجرى الفكر حادثا عرضيا ساقته المصادفة ، ولكنه كان نتيجة مباشرة لنهضة فلسفية واسعة قام بها المسلمون ، فقدموا للغرب ترجمة ما كتب أرسطو ، وكان مجهولا لا يعرف عنه تقريباً الا كتابه في المنطق ، فلم تكد تدرس تعاليم هذا الفيلسوف على المجمولة العرب من شروح ، حتى اتجه إليها عليها فلاسفة العرب من شروح ، حتى اتجه إليها

العقل وأحلها المنزلة الأولى ، وأصبح أرسططاليس عندهم يعرف باسم « الفيلسوف » (۱)

(۱) اتصل الأوربيون بالمسلمين في الأندلس اتصالا وثيقاً ، واتخذ علماؤهم فلاسفة المسلمين أساتذة يتعلمون منهم ويدرسون عليهم ، ونشطت حركة واسعة النطاق لنقل أهم المؤلفات العربية إلى اللغة اللاتينية ، وهي لغة الأدباء والعلماء في القرون الوسطى. ، حتى إن كثيراً بما بق من مؤلفات ابن رشد حفظت إلى الآن باللغة اللاتينية ولا نجد أصلها بالعربية ، وكان من أشهر من قام بهذه الحركة « ريموند Raymond » الذي كان مطراناً لطليطلة من سنة ١١٣٠ إلى سنة ١٥٠٠ ، فقد أسس جمعية لنقل أهم الكتب الفلسفية والعلمية العربية إلى اللغة اللاتينية ، فنقلوا من العربية أهم كتب أرسطو وما علقه عليها العرب من شروح ، كما تقلوا أهم كتب الفاراني وابن سينا ، وكان من أثر هذه الجمعية أن رأينا منطق أرسطو الجمعية . وقد من حركة استفادة الأوربين من الثقافة اليونانية في ثلاثة أدوار ، الدور الأول : نقل الفلسفة اليونانية والكتب العلمية من العربية إلى اللاتينية ، والدور الثانى : النقل من اليونانية مباشرة بعد سقوط إلى اللاتينية ، والدور الثانى : النقل من اليونانية مباشرة بعد سقوط القسطنطينية ، والدور الثانى : النقل من اليونانية مباشرة بعد سقوط القسطنطينية ، والدور الثانى : النقل من اليونانية المالاتينية

وجاء فردريك التاتى سنة ١٢١٥ ، واتصل بالمسلمين اتصالا وثيقاً في صقلية وفي الشام في حروبه الصليبية ، واقتبس كثيراً من آرائهم وعاداتهم وعقائدهم ، وقد وصفه المؤرخون بأنه كان يعجب بفلاسفة المسلمين ، وكان يعرف اللغة العربية ويستطيع أن يقرأ بها الكتب الفلسفية في مصادرها الأصلية . وأنشأ سنة ١٢٢٤ مجماً في نابلي لنقل العلوم العربية والفلسفة العربية إلى اللاتينية والعبرية لنشرها في أوروبا . وبفضل فردريك ذهب "ميكائيل سكوت » إلى طليطلة وترجم شروح ابن رشد على أرسطو ، وقبل ذلك كانت قد نقلت إلى اللاتينية جمهرة من كتب ابن سينا واستعملت في باريس حول سنة ١٢٠٠ م

وفي القرن الثالث عشر كانت كل كتب ابن رشد تقريباً قد ترجمت إلى

(۱) وقد كان اسكندر هياز Alexander of Hales الذي نشأ في دير بانجلترا ، والذي تلقى دروسه في جامعتى أكسفورد وباريس ، أول من عرف كتب أرسطو من رجال أورو با ، عرفها قبل أن يظفر بها فردر يك الثاني و يعمل على ترجمتها إلى اللاتينية . وقد قو بلت هذه التآليف أول الأمر من الكنيسة بالحذر والارتياب ، ولكن البابا جر يجورى التاسع لم يلبث أن

= اللاتينية ما عداكتباً قليلة ، منها :كتاب تهافت النهافت الذي رد به على تهافت الفلاسفة للغزالي ، فقد ترجمت في القرن الرابع عشر

وكان أهم مركز لتعاليم ابن رشد في جامعة بولو يا وجامعة بادوا Podua في إبطاليا ومنهما انتشرت هذه الثقافة في إيطاليا الشهالية الشرقية إلى القرن السابع عشر ، واستمرت كتب ابن سينافي الطب سائدة إلى مابعد هذا العصر ورجال النهضة الحديثة الذين قاموا بحركة الثورة الفكرية كانوا يدرسون على هذه الكتب ، أو يتتلمذون لمن درسوا عليها ، فروجر بيكون الذي سبق أهل زمنه في معارفه وطريقة بحثه أخذ ثقافته العلمية من الأندلس ، ودرس فلسفة ابن رشد ، والقسم الخامس من كتابه في البصريات Optics مستمد ومساير لكتاب ابن الهيثم في هذا الموضوع نفسه

وطالما ارتفعت شكوى رجال الدين المسيحيين في الأندلس من أن المسيحين بدرسون علم العرب المسامين ، وعابوا مطران أشبيلية لأنه درس فلسفة الكافرين ، يعنون المسلمين

وعلى كل حال فجملة الأمر ما لخصه الأستاذ لكي Lecky خير تلخيص إذ قال :

« لم تبدأ النهضة النكرية فى أوروبا إلا بعد أن انتقل التعليم من الأديرة إلى الجامعات ، وإلا بعد أن حطمت العلوم الاسلامية ، والأفكار اليونانية ، والاستقلال الصناعى ، سلطان الكنيسة »

أباح لرجال الدين دراستها واستخدامها ، ومنذ ذلك العهد ذاءت كتب «الفيلسوف» واشــتد الميل إلى قراءتها ، فكانت موضوع البحث والدرس في كل الجامعات الأوروبية

(٢) أصبح إذن لأرسطو أشياع وتلاميذ كثيرون، كان أشهرهم اسماً وأبعدهم مقدرة ألبرت الكبير Albertus Magnus (۱۲۸۰ — ۱۲۸۰) وله مؤلفات كثيرة معظمها تعليق على آراء « المعلم » . وقد كانألبرت يعلم حق العلم أن هناك فرقاً بين الفلسفة التي اهتدي إليها العقل ، والدين الذي أتى به الإلهام ، ولكنه حاول ما استطاع أن يقرب مسافة الخلف بين الطرفين ، وزعم أن كل ما تقول به الفلسفة صحيح في رأى الدين كذلك ، ولكنه اعترف أن بعض عقائد الدين لا يمكن إثباتها بالعقل كالتثليث والتجسيد وما إليهما ، وهو لا يتردد في أن يجعل القول الفصل فما يصادف الإنسان من إشكال أو تناقض ، للعقيدة المُلْهَمَة دون العقل ، فعنده أن الوحى أسمى منزلة من العقل ولكنه لايناقضه

(٣) وقد شايعه في هــذا التفريق بين العقل والإلهـام وما يأتيان به من حقائق تلميذه الخالد توماس أكويناس Thomas يأتيان به من حقائق تلميذه الخالد توماس أكويناس Aqunias ( ١٢٧٢ — ١٢٢٦ ) الذي لم يألُّ جهــدا في أن

يتخذ من فلسفة أرسطو دعامة تؤيد العقيدة المسيحية

ليست الفلسفة واللاهوت نقيضين واكنهما فىحقيقة الأمر خطوتين متتابعتين تكمل إحداها الأخرى في تحصيل المعرفة ؛ فإن الإنسان يبدأ في تحصيلها باستخدام ملكاته العقلية ثم يتناول هذا الذي حصل فيمحصه بالعقيدة والإلهام حتى يبلغ به درجة بعيدة من ألكمال واليقين . فليس للانسان محيص عن الوحي يكمل به قواه الطبيعية الناقصة العاجزة بذاتها عن الوصول إلى الحقائق العليا يرى أكويناس أن الإنسان قد استقى علمه عن العالم من مصدرين : هما العقل والوحى ، أما إنتاج العقل فقد بلغ الذروة في مؤلفات أرسطو ، ثم جاء الكتاب المقدس بوحي من الله عن الموضوعات التي استعصت على عقول البشر ، وحسب الإنسان أن يقرأ ما كتبه أرسطو وما هو مسطور في الكتب المقدســـة ليعلمكل ماهو جدير بالمعرفة

كان أكويناس مؤمناً بكل تعاليم الكنيسة ، وكل ما قصد إليه من أبحانه أن يجد أساساً عقليا لعقائده ، و بعبارة أخرى كانت مهمته أن يبين العلاقة بين الوحى والعلم ، أو بين العقل والعقيدة ؛ فكان موقفه في النصرانية موقف الغزالي في الإسلام وقد ذهب إلى أن العقل والعقيدة يرميان إلى غرض واحد ،

غير أن كلاً منهما يسلك طريقاً خاصة به ، فشأن العلم دراسة ظواهر الكون مستعيناً بما يستمده من حواسه ، أعنى أنه يعتمد في تحصيل العلم على التجربة الحسية ، وعن هذا الطريق - طريق الحواس - يستطيع الإنسان أن يصل إلى معرفة الله وخيره و إرادته وقوته ، واكنها بعدُ معرفة محدودة ، ولا بد لها من وحي يكملها ، فبالوحي يعلم الإنسان ما هو فَوَقَ تَلَكَ المعرفة التي جاءته من العالم المحسوس ، وعلى الوحي تقوم العقيدة التي يجب التسليم بها كما ينبغي أن نسلم بما يثبته العقل. و إذن فليست العقل والعقيدة ضدين ، بل يستحيل أن يكونا كذلك لَأَن رب الطبيعة هو نفسه رب الوحى . وكل ما هنالك من فرق أَنْ ٱلعَقِلِ وسيلة معرفة الجانب المادي ، وأما الوحي فيعيننا على للإنسان لتتم معرفته وتكمل . غير أن أكو يناس يضع العقل في المرتبة الثانية من العقيدة ، لأنها تسمو على العقل وتفوقه من أجل أنها تدرك المعرفة الروحية التي يعجز العقل عن الوصول إليها عجزأ تاما

يقول الدكتور بيلي Dr. Baillie فى كتابه تفسير الدين The Interpretation of Religion ما يأتى: « هكذا نشأ مذهب العصور الوسطى في وسائل المعرفة - العقل والوحى ، أى العلم والعقيدة . و بناء على هذا المذهب كما صاغه توماس أكويناس في شكله الأخير. يمكن للإنسان أن يصل إلى الحقائق البسيطة بإحدى طريقين مختلفتين كل الاختلاف - بمتابعة البحث العلمي والفلسني من جهة ، و بالرجوع إلى التعاليم المقدسة من جهة أخرى ، ومن أمثلة هذه الحقائق البسيطة: وجود الله ووحدانيته وخلود الروح، والحقائق البارزة في نظرية بطليموس عن الكون ، و إذن فيمكن العقيدة والعلم إلى هذا الحد أن يسيرا جنباً إلى جنب ، أما بقية الطريق فيجب أن تسير فيها العقيــدة وحدها ، فلا يُمكننا أن نعلم شيئاً عن تثليث الله ، وعن نظرية الخلق ، وعن نهاية الحياة الدنيا ، وعن الخطة التي رسمها الله للخلاص ، إلا بالرجوع إلى الكتاب المقدس. ولو سمع أرسطو بكل هذه الآراء لعدها من الخرافات. ولكنهاكانت فى نظر علماء القرون الوسطى حقائق لاتقل عما كان يستطيع العلم أن يبرهن على صحته ، لأن الإنسان قد وصل إليها بطريقة هو أشد وثوقاً بها من طريقة العلم »

ويذهب أكويناس إلى أن الله موجود في كل مكان ، فهو حال في كل مكان ، فهو حال في كل شيء من غير أن يكون جزءاً من جوهره ، وقد تم

خلق العالم بإرادة من الله ، واحتفاظ الله بالكون ورعايته لنظامه عبارة عن خلق مستمر متصل ، ولكن إذا كان الله هو خالق الكون وهو القوة التي توجه الإرادة البشرية ، فليس هو الذي خلق الشر، و يرى أكو يناس ما ارتآه أوغسطين من قبل، من أن الرذيلة فضيلة سالبة ما و بعبارة أخرى إن الشر خير لم ينضج)، وقد سمح الله بوجود الشر من أجل الخير ولكنه لم يُر دُهُ (٤) وأقوى من تصدى لنقد أكو يناس ومعارضته دَنس سْكوتس Duns Scotus الذي ولد في أنجلترا أو أبرلندة حول سنة ١٢٦٦ أو سنة ١٢٧٤ على خلاف في ذلك ، وتلتي علومه في جامعة أكسفورد ، حين كانت معارضة الفلسفة التوماسية على أشدها ، ثم كان فما بعد أستاذاً في أكسفورد و باريس وكولونيا ، ومات سنة ١٣٠٨ ، و برى أحد مؤرخي الفلسفة Windelband أن سكوتس كان أدق مفكرى العصور الوسطى وأعمقهم على الإطلاق

و بلغ من اتساع الخلف بين أكويناس وسكوتس أن كان لكل منهما أشياع ومؤيدون ، فنشأت مدرستان فلسفيتان متعارضتان تعرفان باسمى هذين الزعيمين وهما : التوماسيون Scotists

أما موضوع الخلاف بين هاتين المدرستين فكان هذا: أيهما أشرف مقاما بين قوى النفس: الإرادة أم العقل ؟ أما التوماسيون فقد رفعوا من شأن العقل وأحلوه منزلة فوق منزلة الإرادة ، وذهب السكوتيون إلى عكس ذلك فوضعوا الإرادة فوق العقل، وحجة التوماسيين في تفضيل العقل أن العقل لا يقتصر على فهم فَكُرَةُ الْخَيْرِ فَحْسِبِ ، ولكنه فوق ذلك يعرف ما هو الخِير في كل حالة من الحالات ، و بتلك المعرفة لناحية الخير يستطيع أن يوجه الإرادة في طريقها . إن الإرادة تجاهد في عمل ما تعلم أنه الخير، و إذن فهي معتمدة على علم الخير — أي على العقل لأنه أداة العلم . ولـكن معارضيهم ينكرون هذا القول إنكاراً لأنه لوصح للهبت عن الإنسان كل مسئولية أخلاقية ، ولكان مجبراً ، لأن الإرادة على هذه الحال تكون خاضعة للعقل ، لا تملك من أمرها شيئاً . إن المسئولية الأخلاقية أساسها أن العقل لايستطيع أن يضطر الإرادة أو يجبرها على هذا السلوك أو ذاك ، ومهمة العــقل لا يجوز أنّ تزيد على أن يعرض أمام الإرادة حالات مختلفة ، ولها أن تختار من بينها ما تشاء

ولم يقتصر الخلاف بين المدرستين في مو<u>ضوع الارا</u>دة والعقل على الدائرة السيكولوجية في الإنسان، ولكنه اتسع حتى

شمل الله ، وأصبح الخلاف أيهما أقدم وآصل ، إرادة الله أم عقله ، وفي ذلك يعترف توماس أكويناس وأتباعه محقيقة الإرادة الإلهية ولكنهم يعتبرونها نتيحة ضرورية لازمة للعقل الإلهي، إن الله لا يخلق إلا ما يعلم بحكمته أنه الخير ، أي أن عقله يفكر أولا ، والإرادة تعمل ثانياً ، و إذن فالإرادة الإلهية يحدوها و يسيرها العقل الإلهٰي . أما دَنس سكوتس وشيعته فيرون في هذا النظر تحديداً لقوة الله التي يجب أن تكون مطلقة من كل قيد، وأن يكون سلطانها مطلقاً لا يقف دونه شيء . إن الله حين خلق العالم لم يخلقه إلا بارادته وحدها ، وكان يستطبع أن يخلقه في أية صورة شاء ، وفي إمكانه اختيار هذه الصورة أو تلك ، لايلي عليه شيء خارج ارادته

ثم لم يقف اختلاف المدرستين عند ذلك ، بل تعداه أيضاً إلى الأخلاق ، فالمدرستان متفقتان على أن القانون الأخلاق مفروض على الناس من الله فرضاً ، ولكن التوماسيين يذهبون إلى أن الله قد أمر بالخير لأنه خير ، وهو خير لأن حكمته ارتأت ذلك ، فى حين يرى السكوتيون أن الخير قد أصبح خيراً لأن الله قد أراد له أن يكون كذلك ، فقبل أن يأمر به الله لم يكن الخير خيراً ، ثم اكتسب خيريته بعد إرادة الله ، ومعنى ذلك أن

التوماسيين يرون أن الواجب أو الأخلاق نظام معين يمكن العقل أن مدرك أسسه وقواعده. أما السكوتيون فيذهبون إلى نقيض ذلك حيث يقررون أن العقل عاجز كل العجز عن تحصيل علم الخير لأن معرفته لا يمكن أن تكون إلا بالوحى والإلهام وهذا بعينه ما كان من الخلاف بين المعتزلة وأهل السنة في القرن الثاني الهجرى وعبروا عنه بالحسن والقبح ، هل حسن الأشياء وقبحها ذاتيان يمكن العقل إدراكها أو هما شرعيان لا يدركان إلا بالشرع ؟

\* \* \*

لقد رأيت من هذا أن الفلسفة المدرسية كانت تتجه على العموم — نحو محاولة التوفيق بين العقيدة والعقل، أى بين الدين والفلسفة ، وقد قامت إلى جانب الحركة المدرسية حركة أخرى تتطلب أن يعيش الناس حياة كلها ورع وزهد وعبادة وتأمل ، وتعرف هذه الحركة بالحركة الصوفية ، ومن أبرز رجالها فرانسيس أسيسي التأمل والذهول والاستغراق فى المثل الأعلى للحياة المسيحية فى التأمل والذهول والاستغراق فى الكم المسيح ، وفى محاكاة حياته المتواضعة محاكاة دقيقة ، ومن بينهم كذلك إكهارت Eckhart وغيرهما كثيرون

وكان خاتمة هذه الفلسفة المدرسية وليامأ وكام W. Occam ( ١٢٧٠ — ١٣٤٩ ) أحد تلاميذ دَنْس سْكوتس ، فقد كانت آراؤه داعية لانحلال الفلسفة المدرسية ، وذلك بمناصرته المذهب الاسمى وغلوه في ذلك غلوا بعيداً ، ومناداته بقصور العقل عن إدراك الحقائق ، يقول أوكَّام إن كل معرفتنا لا تعدو ظواهر الأشياء ، وليس في الكون من الحقائق إلا الأشياء الجزئية الفردية وحدها ، أما الكليات فهي ألفاظ فارغة جوفاء لا تزيد فى مؤداها عن الرموز الجبرية ، ويصرح بأننا لو طبقنا المنطق على التعاليم المسيحية لوجدنا بينها من التناقض شيئًا كثيرًا ، فلندع العقل جانباً ولنؤمن بما أتى به الوحى ، وقد جاءنا الوحي بالعقيدة في الكتاب المقدس ثم أكدته الكنيسة وأيدته ، فليس إذن ما يبرر وجود العقل واستخدامه

### نهضة الفلسفة

نهض الإنسان من رقدته وحطم أغلاله التي غل بها طوال العصور الوسطى ، وأطلق فكره حرا يستطلع أسرار الطبيعة ويستجلى أوجه الحياة لعله يجد نفسه و يحقق وجوده بعد أن أنفق قروناً وهو همل ، لا يحسه الوجود ولا يكاد يحس الوجود . فتعددت نواحى النشاط فى الإنسان و تنوعت ألوان تفكيره ، وأخذ يتعقب المعرفة و ينشدها لا من أجل الكنيسة ورجالها ولكن ليظفر بالمعرفة لذاتها

ولم تكن هذه النهضة الفكرية حادثة مباغتة جاءت عرضاً بغير تمهيد، إنماهي نتيجة طبيعية لثلاث حركات كبرى شهدتها أوروبا وهي: بعث الآداب القديمة ، والإصلاح الديني ، ونشأة العلوم الطبيعية ؛ وليست هذه الشعب الثلاث في حقيقة الأمر إلا مظاهر مختلفة لنهضة واحدة شملت أوروبا بأسرها فبعثتها بعثاً جديداً

---- (١) أما النهضة الأدبية فهى ثورة جارفة عنيفة تصدت إلى تحرير الحياة ثما أصابها إبان العصور المظلمة من عقم وجمود، وأرادت أن تُنهض العقل من عثاره وأن تنفخ فيه روح الحرية

والحياة والنشاط، فالتمست له غذاء في آداب اليونان والرومان، والحياة والنشاط، فالتمست له غذاء في آداب اليونان والرومان،

ولعل أول من حمل لواء هذه النهضة المباركة هلبيرارك ودانتي وغيرها من رجال الأدب الذين جاءوا آحاداً في عهود متعاقبة في أواخر القرون الوسطى ؛ فكانوا طلائع حياة فكرية جديدة بشروا قومهم بقدومها . ومما عجل بظهور النهضة واستحث خطِاها فرار طائفة من علماء القسطنطينية حين فتحها الأتراك سنة ١٤٥٣ فلجأوا إلى إيطالياً وغيرها من دول الشمال، فقويت بهم الحركة واتسع نطاقها ، وكان مركزها مدينة فلورنسا بايطاليل، و بخاصة في عهد رئيس جمهوريتها كوزيمُودي مديتشي Cosimo di Medici فقد كان عالما وفيلسوفا وفنانا ، وبذل جهداً محوداً في حماية الآداب القديمة و بعثها ، وأسس لهذه الغاية « أكاديمية » في حدائق قصره

الدين نبتت بذورها في ألمانيا ثم ذاعت منها في سائر الأرجاء، وانتهت بالناس إلى الثورة على الكنيسة وسلطتها ووجوب حرية الفرد واستقلاله في الرأى ، وأن يتصل بالله اتصالا مباشراً ، فلا يحتاج في تو بته إلى وساطة راهب أو قسيس . فلم تعد بالناس

حاجة إلى رجال الدين يتوسطون بينهم و بين ربهم مادام الإنجيل قد قد ترجم إلى لغاتهم التى يفهمونها ، وما دامت المطبعة التى كان قد تم كشفها حديثاً تعمل على نشر كتاب الله وذيوعه نشراً استطاع معه الزارع الحقير أن يقرأ بنفسه الإنجيل ، وأن يستوعبه و يحتكم إليه

(٣) وتناصر مع هذين العاملين عامل ثالث كان عظم الخطر بعيد الأثر في توجيه الفكر الحديث، وأعنى به نشأة العلوم الطبيعية ، ودراسة ظواهر الطبيعة بالتجربة العملية ، وكان العالم حينئذ قد امتد أُفقه واتسع نطاقه بكشف أمريكا والطريق البحرية إلى الهند، و بما انتهى إليه كُو بَرْ نِكُوس Copernicus فى دراسته الفلكية من اعتبار الأرض كوكباً بين كواكب المجموعة الشمسية ، و بما اهتدى إليه جاليليو Galileo وكَبْلُر Kepler وغيرهما من النتائج العلمية ، فقد أدى ذلك كله إلى توجيه العقل اتجاهاً جديداً ، إذ هبط به من عالم الغيب الذي كان يحاق في سمائه و يخبط في بيدائه ، إلى هذه الطبيعة المحسوسة الواقعية التي نامسها ونراها بالأيدى والأبصار

— أينع العلم وازدهر، وأنتج طائفة قيمة من النظريات الجديدة والمخترعات — كالطباعة ، والبوصلة ، والمجهر — فكانت

أكبر عون للانسان على إزاحة نير الفلسفة المدرسية عن عاتقه المكدود ، واتخذ العصر الجديد أساساً جـديداً للبحث هو ُ « التجرية » والملاحظة ، وقد كان « ديكارت » و « بيكون » أول من صاح بالناس هذه الصيحة التي جذبت أنظارهم إلى ملاحظة الطبيعة ، ونبهت أذهانهم إلى اتخاذ « التجربة » وسيلة للبحث والتحقيق، فلا ينبغي للانسان أن يقبل شيئاً مما 'يفرض عليه دون أن يخبره بمخبار العقل و يتثبته بالتجربة . وكان طبيعياً أَنْ يَتَنَازَعُ الدينَ الذي يَأْمِ، الإنسانِ بالتسلم ، والفلسفة التي أصبحت لاتقنع بغيرالتجربة ، والكنه نزاع لم يدم طويلا إذ تركت الفلسفة للاهوت علم الغيب وشؤون اليوم الآخر غير المحسوس ، لأن ذلك خارج عن نطاق بحثها ، وقصرت مجهودها على هذه الطبيعة وحــدها ، فإن كان عمل الدين أن يتحدث عن الغيب كما يبدو في كتابه المقدس ، فإن عمل الفلسفة أن تدرس كيف يتجلَّى الله في الطبيعة المحسوسة ، وهكذا بدأت العلوم الطبيعية صوفية النزعة متأثرة بالأفلاطونية الحديثة ، فهي تعتبر العالم كله وحِدة إلهٰية ، أو هو كائن حي عظيم ، الله مبدؤه ومنتهاه

بهذا الطابع الصوفى تميزت الفلسفة فى عصر النهضة كما يبدو فى أقوال فلاسفة ذلك العصر: برونو Bruno الإيطالي ، و بوهمه

الألماني Böhme ومونتاني الفرنسي Montaigne ، وجدير بنا أن نلم بذكرهم إلىامة قصيرة عاجلة

ەر ر بر**و**نو

( 17·· - 10 E A )

ولد چيوردانو برونو Giordano Bruno في نولا Nola ( بلد فی جنو بی إیطالیا بالقرب من نابلی ) ، ولم یکد یبلغ سن الخامسة عشرة حتى التحق بأحد الأديرة الدينية ، وهنالك درس الفلسفة القديمة وفلسفة العصور الوسطى فضلا عرس نظرية كو برنيك في الفلك ، في الغل عامه الثامن عشر حتى أخذ يبدى علائم النفور من بعض تعاليم الكنيسة ؛ ولبثت هـذه الثورة تتأجج فى نفسه وتضطرم حتى كان عامه الثامن والعشرون ، وعندئذ أعلن شكه ، فرماه رجال الكنيسة بالزندقة ولكنه لاذ بالفرار من ديره ، وقضى عامين في إيطاليا متنقلا بين مدنها يكسب رزقه خلالها من اشتغاله بالتدريس، و بعدند غادر إيطاليا وقصد فرنسا ، ولكن مقامه لم يعاب بها لتعصب الفرنسيين لدينهم ، فرحل إلى جنيف ، ولكن أولى الأمر فيها لم يسمحوا بإقامته بين ظهرانيهم إلا إذا اعتنق مذهب كالثن الديني ، فقفل

راجعاً إلى فرنسا حيث لبث عامين أستاذاً للفلسفة في حامعة تولوز ، وقضى ثلاثة أعوام أخرى في بعض وظائف الحكومة ، ثم انتقل إلى انجلترا في ركاب السفير الفرنسي ، وهنالك أقام سنتين كانتا أهنأ فترة في حياته المضطربة وأوفرها إنتاجا ، واضطر إلى العودة إلى باريس مع السفير، ولكنه لم يستطع هذه المرة أن يقيم بين أهلها لما عرف عنه من تشيع لمذهب كو برنيك فارتحل إلى ألمـانيا ، وأنفق في ربوعها خمسة أعوام يحاول عبثاً في خلالها أن يعين أستاذاً في إحدى جامعاتها ، وأخيراً جاءته دعوة من نبيل شاب في البندقية ( هو Mocenigo ) ، وشاءت خسة ذلك النبيل أن يشي بالفيلسوف إلى محكمة التفتيش، فقدم المحاكمة ، ولما سئل عن عقوقه الديني ، أجاب بأنه لا يتردد في قبول كل المذاهب الدينية التي أنكرها من قبل ، ثم سئل عن رأيه بأن هنالك من العوالم - غير عالمنا هذا - عدداً لا يقع تحت الحصر، وكلها آهل بالسكان، فأجاب بأنه يتمسك برأيه هذا ولا ينزل عنه مهما أنزلوا به من عقاب ، فحكمت عليه الحكمة بالموت « دون أن تراق قطرة من دمه » ، فأعدم إحراقا بالنار ... وقد أقيم له فيما بعد تمثال تذكارى فى « نولا » ، وآخر فى روما في نفس المكان الذي فارق فيه الحياة

قرأ برونو فها قرأ ما كتبه كوبرنيك في الفلك ، فألفاه عيل في جملة رأيه إلى اعتبار الكون محدوداً في مكان ، فلم يُرضه منه هذا الرأى ، ونهض من فوره ينشر في الناس مذهبه الفاسغي الذي أساسه أن المكان لا نهائي وتتحرك فيه أجرام لا عدد لها ولا حصر ، وما دام في الكون عدد عديد من الشموس ، يدور حولها من الكواكب ملايين وملايين ، وكلها يتألف من نفس المادة التي تتكون منها هذه الأرض آلتي نعيش فوق ظهرها ، فمن الخطل أن يحسب الإنسان أن هذه الأرض أوهذه الشمس ميكز للكون الذي يستحيل عقلا أن يكون له حــدود ينتهي عندها ، هذا و إن الكون وحدة متصلة لا تنفصل فيها أرض عن سهاء ، كما ذهب الظن بالناس طوال القرون الوسطى ، فكل شيء في الكونُ وحدة متصل بكل شيء ، ونفس القوة التي تعمل هنا هي القوة التي تشرف هناك

إذن فهذا الكون اللانهائي المتحد تشرف عليه قوة لانهائية واحدة لا تختلف في مكان عنها في مكان آخر ، ومجموع هذا الكون بكل ما فيه هو الله ، فالله هو مصدر كل شيء وسبب كل شيء . الله هو الكون وهو في نفس الوقت مُنشئه ومكون له وكل شيء في الوجود — إنساناً وغير إنسان — مرآة صافية

مجلوة تنعكس فيها صورة العالم بعنصريه: عنصر العقل وعنصر المادة ، وكل ذرة بالغة ما بلغت من الدقة والصغر تمثل الله وتعان عن وجوده بظهوره فيها ، وهي جسدية وروحية في آن واحد — لأنها صورة من الله — و إذن فهي خالدة تستعصى على الفناء ، وكل شيء في الوجود يتبع في سيره ومسلكه قانونه الحاص به ، وهو في نفس الوقت يسير وفق قانون عام ينتظم العالم بأسره ، كما يدور الكوكب حول محوره وحول الشمس في وقت واحد

يضيف برونو إلى نظرية ديمقريطس الذرية (التى تقول إن الكون مكون من عدد لا نهائى من الذرات) أن المكان ملئ بأثير سيال ، وهو يتصور أن هذا الأثير يمكن تقسيمه إلى ذرات (ولو خيالية) لا نهاية لعددها ، ويُسمِّى كل واحدة من تلك الذرات الأثيرية Monad ومعناها على وجه التقريب « ذَرَّة روحانية » . وهذا الأثير هو الذي يعمل على أن تتخذ الذرات المادية أشكالها وصورها

العالم كله كائن حي ، تتغلغل الروح العالمية في كل جزء منه ، و ينكر برونو أشد الإنكار أن يكون جزء واحد في الوجود بغير روح وحياة و إحساس ، ولاشك أن هناك ينبوعا فياضاً

تتدفق منه هذه الألوان المختلفة من المخلوقات ، كما تنبعث الأشعة من الشمس ، و إليه تعود كلها مرة ثانية ؛ فالله هو كل ممثل في الأجزاء ؛ هو حال في نجم النبات الضئيل ، وهو في حبة الرمل الصغيرة ، بل وفي الهباءة السابحة في شعاع الشمس ، حلوله في الكون كله باعتباره وحدة متصلة لا متناهية

فليست طبيعة العالم في رأى برونو إلا هذا الاتساق المنسجم بين أجزائه ، والانسجام هو أخص خصائص الكون، ومر يستطع أن يدرك هذا الاتساق بين أجزاء الكون ، وأن يفهمه على وجهه الصحيح ، تلاشت أمام عينيه عيوب الأجزاء التفصيلية في جمال « الكل » ، و إن من يشكو من قبح العالم أو نقصـه لعاجز أن يسمو بنفسه محيث برى «الكل» في انسجامه واتساقه. والعالم كامل لأنه هو حياة الله ، فلا يجوز أن يشو به شيء من الانسجام التام بين المادة والصورة ، وينبغي ألا تكون عبادة الفيلسوف وديانته إلا في تسريح الطرف في جمال الطبيعة الخلاب، فاعبد الله بالنظر في هذا الكون الذي تري

# ر همه Böhme بو همه (۱۹۲۶ – ۱۹۲۶)

ولد من أبوين فقيرين وكان فى طفولته يرعى الماشية ، فلما شب صار حَدًاء يصلح النعال البالية ، ولكنه امتاز منذ صباه بالتواضع والتقوى وخشية الله ، وكان لا يقرأ من اللغات إلا لغة قومه ، ولم يكن يطالع من الكتب إلا الإنجيل وقليلا من كتب المعاصرين والأسلاف ، كان بينها ما كتبه كو برنيك فى نظام الكون ، فذهب معه إلى ما ذهب إليه من استحالة أن تكون الأرض أو أن يكون الإنسان مركزا لهذا الكون العظيم ؛ فليس الإنسان فى محيط الوجود إلا قطرة يسيرة

وقد خالف بوهمه أولئك الذين يزعمون أن طبيعة الله وحدة متشابهة لا يداخلها شيء من تباين أو خلاف ، و يرى أن الله هو أساس التنوع والاختلاف بين أنواع المخلوقات المتضار بة المتنافرة ؛ فالوحدة الإلهية فيها عنصران متضادان مختلفان ، وكل شيء في الوجود له ضد ونقيض ؛ ولما كان الله هو علة كل شيء ، لزم أن يكون في طبيعته هذان الجانبان المتناقضان ، ففيه الشر إلى أبن يكون في طبيعته هذان الجانبان المتناقضان ، ففيه الشر إلى جانب الخير ، ولكنه شر وُجد ليكشف عن الخير كما يكشف الإناء المعتم ضوء الشمس اللامع ، فبغير الشر يستحيل أن يكون

هنالك فى الوجود حركة أوحياة ، إذ كانت تنطمس معالم الأشياء التى تميز بعضها من بعض ، وكان يستحيل الكون كله إلى وحدة متشابهة رتيبة

وهذا التضاد بين عنصرى الله قد جعلا منه المجرد والمحسوس في وقت معاً ، ولولا تلك الاثنينية في طبيعة الله لما خُلق هذا العالم المادى الذي نعيش فيه

#### مونتانی Montaigne (۱۰۹۲ – ۱۰۳۳)

جاءت النهضة الأدبية فأعلنت معها حرية الإنسان فيا يفكر ، وانطلق العقل من قيود الفلسفة المدرسية إلى حيث الطبيعة يجلوها ويتفكر في جوانبها ، وسرعان ما تنبه الإنسان إلى قيمة نفسه وعظيم قدره بين الكائنات حتى نشأ لذلك مذهب خاص يعرف بالمذهب الإنساني Humanism يرفع الإنسان إلى أرفع المراتب ويضع مصلحته فوق كل شيء آخر ، وكان مونتاني هو لسان هذا المذهب بما آتاه الله من بيان رائع أخاذ ، وكان من خير ما أحدثه أنصار مذهب « الإنسانية » نمو الفردية ، وكان من خير ما أحدثه أنصار مذهب « الإنسانية » نمو الفردية ، أعنى قوة شعور الإنسان بشخصيته ، واعتقاده أنه فرد ذو روح

حساسة له أن يعارض السلطة وذويها ، وعليــه أن يفكر منفسه لنفسه

نظر مونتانى فإذا بالحواس مخطئة فيا تنقل إلى صاحبها من ألوان المعرفة ، فهى لا تبعث على اليقين ، ولا تقدم إلينا من الحقائق ما نقطع بصحته وتركن إليه ركونا مطمئنا ، وهى عاجزة أن تكشف لنا عن طبيعة الكون عجزاً يكاد يكون تاما ؛ وليس في مقدور الإنسان أن يصل عن طريقها إلى قانون طبيعى يتفق على صحته الناس جميعاً ، فلكل فرد نظرة إلى العالم بغير أن تسفر هذه النظرات المختلفة عن معرفة يقينية يقرها الجميع . هذا وليس العقل البشرى بأحسن من الحواس حالا ، فهو ضعيف أعمى ، وعلمه خداع يعتمد على التقليد ، وإذن فليس حقيقاً أن يُتخذ سبيلا إلى المعرفة المؤكدة الثابتة

الحواس مخطئة والعقل خداع ، فلا محيص للانسان عن الشك والارتياب ، وأقل ما يتمتع به الشاك الحرية المطلقة من قيود التقاليد . وهكذا كان مونتاني داعية إلى الشك بين قومه ، فلكل إنسان الحق في أن يفكر لنفسه ، وأن يتخذ من نفسه حكما لنفسه ، لا سلطان عليه ولا رقيب

#### الفلسفة الحديثة

رأينا أن وجهة الفكر في القرون الوسطى كانت دينية محضة ، وكان الدين هو الذي يحدد أغراض العلم ويسن نظم البحث ، وكان البحث الفلسفي إنما يدور حول الآخرة وعالم الغيب ، حتى إذا كانت عوامل النهضة والإحياء دعا داعي الثورة والانقلاب ، فاشتد الهياج على النظام الموجود ، والمبادئ القائمة ، وزاد سخط الناس على ما لديهم من عقائد عتيقة ؛ فأعلنت الحرب على كل نوع من أنواع السلطات ، وطولب بحرية الفكر ، وأصبح الحق في نظر الناس ليس ما اعتبر حقا منذ قرون ، ولا ما قال عليه فلان إنه حق سواء كان القائل أرسطو أو غيره ، إنما الحق ما برهن لي عليه واقتنعت بكونه حقا. وبدت طلائع الفلسفة الحديثة التي كانت في أول عهدها أميل إلى الاتجاه نحو الطبيعة ، وانصرف الفكر الحديث - بدافع الروح اليونانية -إلى الطبيعة وعلومها ينظر فيها نظراً غير متحيز ، وقويت الرغبة في تعرف العالم من جديد

مُدَا وَلَمْ تَكُنَ الفلسفة الحديثة طبيعية فحسب ، بل كانت فردية كذلك ، فقد كان من خواصها لفت عقل الفرد وتحريره من رق رجال الكنيسة ، وكان من أغراض الحركة الحديثة تقرير حق الأفراد في الحكم على الأشياء ، فلكل فرد أن يبحث وينتقد غير مقيد في ذلك بأية سلطة خارجية . ومعنى هذا كله أن النهضة الفكرية قررت أن يكون لعقل الفرد القول الفصل ، وعلى هذا الأساس قامت الفلسفة الحديثة ، وكان أول من حمل لواءها « بيكون » و « ديكارت »

اتفق هذان الفيلسوفان في الغرض ، ولكنهما اختلفا في الوسيلة المؤدية إليه ، فبينا يذهب بيكون إلى أن المصدر الوحيد للحمائق هو ملاحظة العالم الخارجي وتجربة ظواهي مي إذا بديكارت يعترف بأن يكون العقل معيناً تتدفق منه المعرفة إلى جانب العالم الخارجي الذي ينتقل إلينا علمه بالحواس . وكان بذلك بيكون مؤسس الفلسفة التحريبية لم كاكان ديكارت واضع الأساس لفلسفة عقلية جديدة

## المذهب الواقعي في انجلترا فرَنْسِسْ بِيكُونْ

#### Francis Bacon

شهدت انجلترا في القرن السادس عشر عصراً ذهبيًّا زاهماً بلغ أقصى أوجه في عهد الملكة اليصابات ، إذ لم تكد تُستكشف القارة الأمريكية حتى تحول مجرى التجارة من البحر الأبيض إلى المحيط الأطلسي ، فارتفع شأن الأمم المتاخمة لذلك المحيط — أسپانيا وفرنسا وهولندة وانجلترا — وتبوأت في عالم التجارة والمال تلك المكانة الرفيعة التي كانت تنع بها إيطاليا من قبل ، حينا كانت القارة الأورو بية تتخذ منها ثغراً يبادل التجارة بينها و بين الشرق

انتقلت التجارة من البحر الأبيض إلى الحيط الأطلسى ، فانتقلت معها النهضة من فلو رنسا وروما وميلان والبندقية إلى مدريد وباريس وأمستردام ولندن . ثم لم تكد تتحطم القوة البحرية الأسپانية سنة ١٥٨٨ حتى تخلصت انجلترا من أقوى منافسيها ، فاتسع نطاق التجارة الإنجليزية اتساعاً فسيحاً ، وخفتت أعلامها على متون البحار من أقصى الأرض إلى أقصاها ، وأخذت مدنها تعج بالصناعة معنف وبدأ ملاحوها يطوفون

حول الأرض رواداً كاشفين . وقد شاء الله ألا يكون نهوض الأمة الإنجليزية في عصرها الذهبي مقصوراً على انتعاش التجارة وازدهار الصناعة وارتقاء الملاحة ، بل اتسع حتى شمل الآداب التي أينعت و بلغت أقصى ذراها ، وناهيك بعصر يتغنى فيه بالشعر والأدب شكسبير ، ومارلو ، و بن جونسون ، وسبنسر ، وغيرهم عشرات وعشرات من أئمة القلم وأرباب البيان !

في ذلك العصر الزاهر الزاهي ، ولد فرنسس بيكون في الثاني والعشرين من شهر يناير سنة ١٥٦١ في مدينة لندن ، من أسرة كريمة مجيدة ، فقد كان أبوه السير نكولاس بيكون يتربع في منصب من أسمى مناصب الدولة ، وكان نابغاً نابهاً ذائع الصيت واسع الشهرة ، فإن يكن قد خَفَتَ اسمه فما ذاك إلا لأن ذكر ابنه قد طغى عليه فبدده في ظلاله كما يقول ما كولى الكاتب الإنجليزي المعروف: فكائما كانت أسرة بيكون تسير نحو العبقرية صاعدة جيلاً بعد جيـل حتى بلغت الذروة في فرنسس بيكون . وكانت أمه ســـليلة بيت عريق ، حصَّلت من العلم وأصول الدين قدراً محموداً ، فأخذت ترضع ابنها من رحيق علمها الواسع ، ولم تدخر وسعاً فى تنشيئه وتكوينه منذ نعومة أظفاره لتخرج منه رجلاً قويًّا ؛ ولما بلغ سنه الثانية عشرة أرسل إلى جامعة كامبردج،

حيث لبث أعواماً ثلاثة ، ترك الجامعة بعدها ساخطاً ناقماً على مادة التدريس وطريقته على السواء ، فقد <u>وه خلك الجدل</u> الفارغ العقيم الذي لاينتهى في أغلب الحالات إلى شيء ذي غناء ، وصحت منه العزيمة وهو ذلك اليافع الصغير الايدخر مجهوداً في إنقاذ الفلسفة من ركو دها الذي كان يدنو بها إلى جود الموت ، وصمم أن ينقل جذورها من أرض « المدرسية » الجدبة القاحلة فيغرسها في تربة أغنى وأخصب ، إلى حيث تكون الفلسفة سبيلا إلى خير الإنسان وسعادته

ول كنه لم يبلغ السادسة عشرة من عمره حتى انخرط فى سلك الوظائف السياسية فعين فى السفارة الإبجليزية فى فرنسا ، وظل عاملاً بها إلى سنة ١٥٧٩ إذ باغت القدر أباه فعجّل بموته قبل أن ينفذ ما كان اعتزمه من توريث ابنه فرنسس ضيعة من أرضه تكفل له اليسر والثراء ، فما سمع بيكون بفجيعته فى أبيه حتى عاد مسرعاً إلى لندن ، وكان لا يزال فى عامه الثامن عشر ، وهنالك ألنى نفسه وحيداً بين اليتم والعدم ، وهو ذلك الناعم وهنالك ألنى نفسه وحيداً بين اليتم والعدم ، وهو ذلك الناعم خشن العيش ، والتمس فى أعمال القضاء سبيلا للحياة ، وألح فى الوقت نفسه على ذوى السلطان من أقر بائه أن يهيئوا له عملا فى الوقت نفسه على ذوى السلطان من أقر بائه أن يهيئوا له عملا فى

إحدى مناصب الدولة السياسية ، لعلها تزيح عن كاهله عبء الحياة الذي ثقل عليه حتى أبهظه وأعياه

ولكن الله قد أراد للعبقرية ألا يطول بها أمد الخول ، فما هو إلا أن أخذ بيكون يصعد إلى ذروة المجد صعوداً متصلا لا يلويه عن طريقه شيء ، فقد انتخب سينة ١٥٨٣ عضواً في مجلس النواب، وسرعان ما جذب إليه الأنظار لبلاغته الساحرة وبيانه الخلاب، فأحبه ناخبوه حبًّا شديداً وأعادوا انتخابه عنهم مرة بعد مرة . وهكذا لبث بيكون يشق لنفسه طريقاً في معترك السياسة حتى كان عام ١٥٩٥ فأهداه صديق له معجب بنبوغه ، هو الأرل إسكس Earl of Essex ضيعة واسعة درت عليه ثروة طائلة عريضة هيأت له أســـباب الترف والنعم . وكانت هذه الهبة العظيمة من ذلك الحسن الكريم جديرة أن تأسر بيكون ، ولكن حدث لهذا الصديق الواهب أن فترت بينه و بين الملكة اليصابات ماكان بينهما من روابط وصلات ، واستحكمت بينهما الخصومة واشتد النفور ، فدبر إسكس هذا مؤامرة خفية يريد بها أن يزج الملكة في ظلمات السجن ثم يرفع إلى العرش ولى عهدها . وكاشف إسكس بيكون بما صحت عليه عزيمته ، وهو لا يشك أنه إنما يكاشف صديقاً محالفاً

سيتفانى فى مظاهرته وتأييده ، ولكنه لشد ما دهش حين أجابه بيكون باحتجاج صارخ على هذه الجناية الشائنة ضد مليكة البلاد ، و بإنذاره أنه سيؤثر ولاءه للملكة على عرفانه للجميل مضى إسكس فيا هو ماض فيه ، ساخطاً على بيكون أشد السخط لهذا الجحود المنكر ، ولكن مؤامرته فشلت وقبض عليه ثم أطلق سراحه ، فحشد جيوشاً مسلحة وسار بها إلى لندن وحاول أن يشب الثورة بين أهلها ، وهنا خاصمه بيكون خصومة عنيفة وأخذ يقاومه و يعارضه و يؤلب عليه القوم ، فاندحر إسكس وقبض عليه للمرة الثانية ، وكان بيكون قد تر بع فى منصب كبير فى القضاء ، فلم يتردد فى اتهام الرجل الذى أكرمه منصب كبير فى القضاء ، فلم يتردد فى اتهام الرجل الذى أكرمه

وإنما نسوق هذه القصة بين بيكون و إسكس لأنها تشغل من كتب التاريخ والأدب فراغاً كبيراً ، وقد اختلف الأدباء والمؤرخون فى موقف بيكون من صديقه . فهذا يهجوه أقذع الهجاء ، وذاك يؤيده ويدافع عنه ، ولعل أبلغ ما قيل فى هذا ما كتبه الشاعر الإنجليزى pope پوپ فى وصف بيكون حيث قال : « إنه أعظم وأحكم وأخس إنسان بين البشر » وكان موقف بيكون هذا قد أثار فى نفوس قومه نقمة

وأحسن إليه حتى حُكم عليه بالموت

عليه وكراهية له ، وكانوا جميعاً يتر بصون به الدوائر و يصبون عليه السخط والغضب ، ولكنه ازدرى بالناس ومضى غير عابى عليه السخط والغضب ، ولكنه ازدرى بالناس ومضى غير عابى بما تكنه له صدورهم من غل ، وأخذ يروح و يغدو بين مظاهر العظمة التى أغرم بها فأسرف فيها إسرافاً أدى به إلى الاستدانة حتى سيق آخر الأمر إلى السجن وفاء لدَيْن عجز عن وفائه ، ولكن نجمه رغم ذلك كله أخذ في الصعود حتى ظفر بأعلى مناصب الدولة وأرفعها مقاماً أحد في الصعود حتى ظفر بأعلى

وقد شاء القدر لهذا الرجل الذي وضع أساس المذهب التجريبي أن تكون التجرية آخر مشهد له في حياته الزاخرة ، فقد حدث في شهر مارس من سنة ١٦٢٦ ، أن كان مسافراً من لندن إلى إحدى المدن القريبة ، فأخذ يفكر تفكيراً عميقاً في إمكان حفظ اللحم من التعفن بتغطيته بالثلج ، وأراد رجل التجربة أن يجرب ذلك بنفسه ، فنزل من عربته عند كوخ صادفه في بعض الطريق ، وابتاع منه دجاجة ذبحها وملأها بقطع الثلج ليرى كم تعيش الدجاجة دون أن يصيبها الفساد ، بقطع الثلج ليرى كم تعيش الدجاجة دون أن يصيبها الفساد ، وبينا هو مشتغل بذلك إذ داهمه مرض مفاجئ أعجزه أن يعود إلى لندن ، فنقل إلى منزل مجاور لأحد الأثرياء ، حيث رقد

رقدة الموت ، وقد كتب وهو على سرير الموت هـذه العبارة :

«لقد نجحت التجربة نجاحاً عظيا»، وكان ذلك آخر ما خطه قلمه ، ثم أسلم الروح في التاسع من أبريل سنة ١٦٢٦ وهو في الخامسة والستين، وقد كتب هذه الجملة قبل موته: « إنني أضع روحي بين يدى الله ب. وليدفن جسدى في طي الخفاء، وأما اسمى فإني باعث به إلى العصور القبلة و إلى سائر الأم » وها هي العصور والأمم قد تقبلت اسمه بالتمجيد والتخليد

#### « مقالات » بيكون:

صعد بيكون في مناصب الدولة منصباً بعد منصب حتى بلغ أوجها ، فكاد يحقق بهذا حلم أفلاطون عن الملك الفيلسوف الذي يجمع في شخصه الفكر والسلطان جميعاً ، ذلك لأنه بينها كان يرقى في المناصب السياسية كان كذلك يرقى في فلسفته حتى بلغ منها أرفع الذرى ، فالتقى فيه الطرفان اللذات تمنى أفلاطون أن يلتقيا يوماً في إنسان ، وها المعرفة والنفوذ . وإنه لعجيب حقا أن تتسع حياة هذا الرجل الزاخرة الصاخبة لما أنتجه من علم وافر وأدب غزير . فليس هيناً ولا يسيراً أن توفق بين حياة الفكر والتأمل التي لابد لها من الفراغ والهدوء ، وبين الحياة السياسية التي تقتضي صاحبها أن يخوض غمار الحياة وبين الحياة السياسية التي تقتضي صاحبها أن يخوض غمار الحياة

العملية بكل ما فيها من صخب وضحيج ، ولكن بيكون قصد منذ أول الأمر إلى الحياتين معاً ، فأراد أن بكون كما كار. « سنكا » فيلسوفاً ورجلاً من رجال السياسة أيضاً ، على الرغم من خوفه أن يَحُدُّ هذا من ذاك فيقصِّر في كليهما على السواء . ولبث يتردد حيناً أيهما يؤثر: أيؤثر حياة العزلة والتأمل، أم يؤثر الضرب في معمعان الحياة العملية ، وتساءل: ألا يستطيع أن يمزج بين الحياتين ؟ ولكن موقف التردد لم يطل.، فقد إأيقن يقيناً ثابتاً لا يتزعزع أن من السخف أن تكون الدراسة النظرية غاية في نفسها ، وأن تكون حكمتها محصورة فيها ، لأن العلم الذي لا يجد طريقه إلى التطبيق العملي ليس إلا عَبْنًا أَ أوغروراً . وفي ذلك يقول بيكون في مقاله « في الدراســة » ما يأتى : « ... أما أن تنفق فى الدراسة ( النظرية ) وقتاً طويلاً فضرب من الخول ، وأما أن تزدان مها فحب للظهور ، وأما أن تصدر في رأيك عن قواعدها وحدها دون غيرها فذلك جانب الطرافة من العالم .... إن الدراسة (النظرية) لا تعلم كيفية استخدامها ؛ إذ استخدامها حكمة خارجة عنها ، وهي خير منها ، وتكتسب بالملاحظة » . ولعمرى إن هـذه الأسطر القليلة التي. جرى بها يراع بيكون لصيحة داوية تضع حدا لافلسفة المدرسية ،

الأنها تنادى بالتفرقة بين العلم واستخدامه ، وهي ترفع من شأن لللاحظة والنتأئج العملية للدراسة العلمية ، وتلك سمة تميز الفلسفة الإنجيزية تمييزاً واضعاً ، وضع أساسها بيكون ، وما انفكت تتسع وتزداد حتى بلغت نهايتها فى فلسفة البراجماتزم فى العصر الحديث . ولكن هذه الدعوة إلى التجربة العملية التي صاح بها بيكون ليست تعنى أنه رغب عرب الكتب وانصرف عن حياة التأمل، بل بقيت الدراسة والتفكير موئله الذي يلجأ إليه الحين بعد الحين ، فاسمع إليه كيف يقول في مقدمة كتاب « حَكُمَةُ القدماء » : « إنني لا أطيق الحياة بغير فلسفة » ثم اقرأ هذه العبارة التي يصف بها نفسه: « إنني رجل خلقت أقرب إلى الأدب منى إلى أى شيء آخر »

نعم كان « بيكون » إلى جانب الحياة العملية مفكراً عيق الفكر كاتباً رائع البيان ، وأجمل إنتاجه الأدبى طائفة من « المقالات » دبجها بأسلوب بارع أخاذ ، حتى جاءت في جمال الفظها وجلال معناها مجموعة نفيسة نادرة من أروع ما أنتجه الفكر الإنساني منذ نشأته إلى اليوم . فقد بلغ فيها من جودة النثر ما بلغه شكسير من روعة الشعر . و إن كانت الكتب النثر ما بلغه شكسير من روعة الشعر . و إن كانت الكتب تنقسم إلى مراتب ثلاث كما قال بيكون : « بعض الكتب

ينبغي أن يذاق ، و بعضها يجب أن يزدرد ، و بعضها القليل خليق أن يمضغ و يُهضم » لقد كانت « مقالاته » بغير شك من هذا القليل النادر الذي يستحق المضغ والهضم . وهي في مجموعها صورة صادقة دقيقة لكاتبها ، تمثل جوانبه كلها ، ففيها تصوير لفلسفته الأخلاقية التي تنزع إلى القسوة المكياڤيلية أكثر منها إلى الحب المسيحي ، وتصوير لنزعته الدينية التي يذهب فيها إلى العقيدة بأنِّ العقل يكفي وحده دون الوحى والإلهام لتنظيم الـكون . وقد اتهمه معاصروه بالإلحاد ولكنه ينكر ذلك في مقال كتبه في الإلحاد يقول فيه: « ... إن القليل من الفلسفة عيل بعقل الإنسان إلى الإلحاد ، ولكن التعمق فيها ينتهي بالعقول إلى , الإيمان ، ذلك لأن عقل الإنسان قد يقف عند ما يصادفه من أسباب ثانوية مبعثرة ، فلا يتابع السير إلى ما وراءها ، واكنه إذا أمعن النظر فشهد سلسلة الأسـباب كيف تتصل حلقاتها لا يجد بدا من التسليم بالله » وأما رأيه السياسي كما يظهر في « المقالات » فهو محافظ جامد ، وليس ذلك بعجيب من رجل يطمح إلى مناصب الحكم ، فهو لهذا ينشد قوة مركزية متينة ، ويرى أن الملكية خير أنواع الحكومة ، وهو يحب الحرب ولا يميل إلى السلم ، ولذا تراه يسب تقدم الصناعة التي أُخِذت

في عهده تنتشر في أنحاء البلاد انتشاراً واسعاً ، لأنها تبعث على السلام الذي يقتل الشهامة والشجاعة في الرجال (١)

وينصح بيكون كما نصح أرسطو من قبله باجتناب الثورات ما أمكن ذلك ، وخير سبيل لهذا هو التوزيع العادل للثروة بين الناس: « إن المال كالسهاد لا مجود إلا إذا انتشر » . ولكنه لا يرمى بهذا إلى اشتراكية أو ديمقراطية ، لأنه لا يؤمن بمقدرة الدهاء الذين بلغ من ازدرائه لهم أن قال : « إن أخس ضروب الرياء هو مصانعة الدهماء » . « ولقد أصاب فوقيون Phocion حين أبدى الدهماء إعجابهم به في أحد مواقفه فتساءل: ترى أي خطأ أتيت ؟ » يشير بهذا إلى أن عامة الشعب لا يمكن أن يتعلق إعجابها بالعمل الكامل ، ولا تصفق إلا لنقص . لذلك لا يريد بيكون أن تسود المساواة بين الناس جميعاً ، ويقــترح أن يمنح الزارعون ملكية أرضهم ، ثم يقوم على رأسهم أرستقراطية تدبر أمرهم ، ثم يحكم هؤلاء وأولئك جميعاً ملك فيلسوف ، والعله تمنى أن يكونه

<sup>(</sup>١) هنا يكره بيكون السلم . وفي مدينته الفاضلة يكره الحرب ؟ ؟

أساسه الجديد في البحث:

كانت الفلسفة طوال القرون الوسطى تقوم على أساس خطأ لا يمكن أن يؤدي إلى علم جديد ، فقد اتخذت القياس المنطق سبيلا لتأييد المذاهب والآراء ، « والقياس المنطق وسيلة عقيمة في كثير من وجوهه لأنك مضطر أن تسلم عقدماته تسلما لا يحوز فيه الشك » ، فمهما أمعنت في البحث والاستنتاج فأنت محصور في حدود المقدمات إلتي سلمت بها بادئ بدء ، فإذا أريد الإصلاح وانتشال الفلسفة من الهوة التي تردت فيها ، فلابد من ثورة تهدم أسلوب البحث العتيق البالى ، لهذا نهض بيكون ووضع أساساً جديداً للبحث كانت أولى خطاه الملاحظة والتحرية وقد اشترط فيهما أن تستخدما في بطء شديد وحذر شــديد ، والبطء والحذر ها أبرز ما يطبع بيكون بطابعه الخاص الذي يميزه من أسلافه في العصور الوسطى والقديمة ، فكثيراً ما بدأ الفلاسفة بالملاحظة ، ولكنهم كانوا يفسدون هذا البدء الصحيح بالتسترع بأن يقفزوا من ملاحظة الجزئيات إلى الأحكام الكلية العامة قفزاً لا يحتاطون فيه بالحذر ، فقد كانت تكفيهم مجموعة قليلة من الأمثلة التي يستجمعونها بالملاحظة ليقيموا على أساسها ماشاءوا من نظريات فاسفية عامة . أما بيكون فيحذر الناس و يوصيهم

بالأناة والصبر ، فلا يبدأون في مرحلة التعميم إلا إذا جمعوا من الأمثلة الجزئية أكبر عدد مستطاع

أراد بيكون أن يضع للعقل الإنساني خطة جديدة يسيرعليها ، ولكنه قبل أن يقوض الأطلال القديمة ليقيم في مكانها بناءه الجديد ، عمد إلى تطهير العقول من كل ما يشوبها من تعصب وجمود ، فإن أردنا أن نفكر تفكيراً سليا وأن نبحث بحثاً منتجاً صحيحاً فلا بدأن نتخلص من هذه الأخطام الباطلة التي تحول دون سلامة التفكير

الأوهام الأربعة Idols: التي تحوك دو بر مريم.

يريد بيكون بادئ بدء أن يسجل عوامل الخطأ وأسباب الزلل قبل أن يمضى فى رسم خطته الجديدة ، وهو يحصرها فى مجموعات أربع يطلق عليها هذه الأسماء :

- (۱) أوهام الجنس Idols of the <u>race</u>
- Idols of the cave أوهام الكهف (٢)

<sup>(</sup>۱) يستعمل بيكون كلة Idol بمعنى الصورة التي ترتسم في الذهن. عن الحقيقة ، دون الحقيقة نفسها ، أى الفكرة التي تؤخذ خطأ على أنها شيء وهي ليست بشيء في الواقع الخارجي ، وهذه الأفكار هي مصدر الأخطاء كلها ، وأول واجب على المنطق أن يتعقبها واحدة فواحدة فيمحوها محواً ويجتثها من أصولها

الم السوق Idols of the market-place السوق السوق السوق المسرح الم

\_\_\_ ( -- ويريد بأوهام الجنس تلك الأخطار التي غرست في. طبائع البشر بصفة عامة ، فقد يزعم الإنسان باطلا أنه مقياس. الحقائق بما يملك من إدراك حسى و إدراك عقلي ، والواقع أن. ما يدركه الإنسان بعقله وحواسه ليس إلا صورة لنفسه أكثر منها تصويراً للكورو المانية « فليس العقل كالمرآة الصافية التي تعكس صور الأشياء كما في عماماً ، ولكنه كالمرآة الملتوية التي تمزج صورة نفسها بصورة الأشياء التي تصدرها فتصيبها بالفساد والتشويه » ومن أخطاء العقل البشرى التي جُبل عليها مَيْله أن. يفرض في الأشياء درجة من النظام والاطراد أعظم مما هي في الواقع ، مثال ذلك أن الإنسان لا يكاديرى الكواكب تعود فتبدأ سيرها من حيث انتهت حتى يفرض أن أفلاكها دوائر كاملة ، وأنها تسير فيها سيراً منتظاً . كذلك من أخطاء العقل المطبوعة فيه أنه إذا سلم بصحة قضية ما - سواء كان تسليمه تقليداً لعقيدة شائعة أم من أجل فائدة ينالها من صحة هذه القضية المعينة — فإنه يحاول أن يرغم كل شيء آخر أن ينهض دليلا على صحة قضيته تلك ، فإن صادفه من الأمثلة الكثيرة ما يدل على خطئها دلالة واضحة قاطعة ، فإنه إما أن يهملها أُو يُصغِّر من شأنها أو يرفضها في تعصب ذميم ، فأهون على نفسه رفض الحق من نبذ قضية ركن إلى صحتها واعتقد بسلامتها زمناً . وهكذا يسار ع الناس إلى ملاحظة الأمشلة والحوادث التي تؤيد آراءهم وعقائدهم ويهملون أو يتجاهلون كل دايل ينهض على بطلان تلك الآراء والمعتقدات. فحليق بالإنسان أنَّ يَفَكُّر فَمَا يُؤْيِدُ رَأَيَّهُ وَفَمَا يَعَارِيْضُهُ عَلَى السَّواءَ حَتَّى يُخلُّصَ إلى الحق . ويسوق بيكون مثلا على ذلك قصة رجل أنكر تأثير النَّذور فسيق إلى معبد وعرضت عليه عشرات من اللوحات التي علقها من أنجاهم الله من الغرق استجابة لدعائهم ونذورهم، ثم سئل: ألا يعترف بعد هذه الأمثلة كلها بنفع النذور وفائدة الدعاء ؟ فأجاب : « ولكن أين صور أولئك الذين أغرقوا في اليم رغم ما نذروا وما دعوا ؟» . فلا يكني عند بيكون أن تعتمد على الأمثلة المؤيِّدة ؛ بل لابدأن تفكر في كلُّ موضوع من الجانب الآخر لترى هل هنـاك ما يقوضه ويهدمه . وهنا يتقدم بيكون إلى الناس عامة وطلاب العلم خاصة بهــذا النصح « ليأخذ كل طالب لعلم الطبيعة بهذه القاعدة ... وهي : إن كل شيء يتعلق به العقل و يصر عليه و يطمئن إليه ينبغي أن يوضع موضع الشك » « ولا يجوز أن نسمح للعقل بأن يثب أو يطير من الحقائق الجزئية إلى القضايا العامة الشاملة ... لا ينبغى أن ثمد العقل بالأجنحة ؛ بل الأولى أن نُثقله بالأغلال حتى نحول بينه و بين القفز والطيران »

﴿ ٢ ﴾ وأما الطائفة الثانية من أوهام العقل وأخطائه ، إلتي م*مها مله معمله و معمله على الله المولاد .* يسميها بيكون أوهام الكهف ، فهي تلك التي يختص بها الفرد . « إن لكل إنسانِ . . . . مغارة أوكههاً خاصاً به يعمل على الم كسر أضواء الطبيعة والتغيير من لونها » وليس هذا الكهف إلا شخصية الفرد التي تكونها الطبيعة والبيئة والتغذية والتربية وسائر العوامل التي تكوّن الشخصية ، ولما كانت تلك العوامل مختلفة باختلاف الأفراد ، كان لكل إنسان نزعته الخاصة وأخطاؤه الخاصة ، فبعض العقول ينزع بطبيعة تـكوينه إلى التحليل وملاحظة أوجه التبان والخلاف بين الأشياء — كالعلماء والمصورين — وطائفة أخرى تميل إلى البناء والتركيب — كالفلاسفة والشعراء — فتلاحظ أوجه الشبه بين الأشياء . كذلك نرى فريقاً من الناس يتصفون بالجمود ويعجبون بالقديم إعجاباً شديداً لا يرضون عنه من الجديد بديلا ، وآخرين يتقبلون كل جديد ويتحمسون له تحمساً قويا ، وقليــل من الناس هم

الذين بستطيعون أن يقفوا موقف التوسط والاعتدال، فيبقوا على الله القديم الصالح ولا يرفضوا الجديد النافع، إذ الحقيقة لا تعرف تحزباً ولا تعصبا. ومن أمثلة أوهام الكهف أيضا ما تخلقه مهنة الشخص في نفسه من الميول والنزعات التي تحصر تفكيره في حدود مهنته الضيقة

— (٣) وأما أوهام السوق فهى تلك التى تنشأ «من التجارة واجتماع الناس بعضهم مع بعض ، ذلك لأن الناس يتبادلون الحديث باللغة التى صيغت كلاتها وفقا لعقلية السوقة ، فنشأ من سوء تكو ننها ومن عجزها تعطيل شديد للعقل »

ر (٤) وفي العقل فوق ذلك كله أوهام قد انحدرت إليه من مذاهب الأقدمين وعقائدهم، وقد أطلق بيكون على هذا الضرب من الأخطاء اسم أوهام المسرح، مشيراً بذلك إلى أن الأنظمة الفلسفية التي يتلقاها كل جيل عن أسلافه ليست إلا روايات مسرحية تمثل أكوانا خلقها الفلاسفة بفكرهم خلقا كما يخلق الروائي أشخاص روايته وحوادثها، فليس العالم الذي يصوره أفلاطون مثلا إلا عالما بناه هو وصوره كما شاء له عقله وخياله، وقد لا يتفق مع الحقيقة الواقعة في شيء

و بديهي أن هذه الأوهام الأر بعة قد تجتمع كلها في شخص

واحد، وقد تنفرد فيؤثر في الشخص عامل واحد منها أو أكثر. فإذا قلت مثلا « إِن الشمس تدور حول الأرض » و بنيت قولى على ماتداني عليه عيناي ، كان ذلك وهماً جنسيا ، لأني اعتمدت على الحواس الخادعة ، وخداع الحواس عام في البشر ، فإن علات دورانها حول الأرض بما هو ذائع بين الناس بوساطة اللغة ( كطلعت الشمس وغربت الشمس ) كان ذلك وها سوقيا لأنه نشأ عن اجتماعي بالأشخاص الآخرين ، و إن دللت على صحـة قولى بما قاله بطليموس في هذا الموضوع ، كان ذلك وها مسرحيا ، لأن الخطأ هنا قد جاءني من آراء السالفين. أما إن كنت أرى هذا الرأى لأنه يتفق مع ما وصلت إليه أنا نفسي بعد البحث والتأمل ، كان ذلك مني وهماً كهفيا ، لأني أنا مصدره تلك هي أوهامنا التي تقيدنا بأغلالها فتقعد بنا عن أن ننطلق خفافا أحراراً في بحثنا وراء الحقيقة ، فلابد إذن من دكها وهدمها ، ولابد لنا من تطهير عقولنا وتنقيتها من هذه الشوائب ، ثم لابد لنا من أسلوب جديد للتفكير ، وأداة جديدة للفهم والبحث « فإن كانت القارة الأمريكيـة الفسيحة لم تكن لتستكشف قط إلا بعد أن عرفت البوصلة ، فلا عجب ألا يتقدم استكشاف الفنون ورقيها تقدما عظما ما دام فن اختراع العلوم

وكشفها مجهولا » ، « ومر العار أن نرى أصقاع الأرض المادية ..... قد انفسحت أرجاؤها ، ونرى العالم العقلى لا يزال مغلقاً محصوراً في دائرة الكشف الضيق العتيق »

طريقة « بيكون » : ]

بعد أن فرغ بيكون من شرح هذه الأوهام التي تعرقل العقل وتعطله ، انتهى به هذا الشرح إلى نتيجة آمن بها أشد الإعان ، وهي أن الداء كل الداء إنما هو في طريقة الاستنتاج التي كان يستخدمها رجال العصور الوسطى في تفكيرهم ، إذ كانوا يسلمون من أول الأمر بطائفة من القضايا تسلما أعمى ، ثم يتخذون من هذه القضايا نقطة ابتداء ، و يعمدون إلى توليد النتائج منها ، فكان مستحيلا أن تنكشف لهم بذلك حقيقة جديدة لأنهم محصورون مقيدون عاسلموا به ، مع أنها قد تكون هي نفسها موضعاً للشك والنقض . وإذن فلابد لنا ألا نبدأ بالتسليم ، ويجيب أن نُخضع كل قول مهما كان مبعثه للملاحظة والتحرية ، فإنك لو بدأت بالإيمان ببعض الحقائق فسينتهي بك الأمر أخيراً إلى الشك، ولكنك إذا بدأت السير بالشك والارتياب فلابد أن تنتهي إلى الحق واليقين. هكذا ينقد « بيكون » طريقة الاستنتاج من

مقدمات مفروضة ولا يرضى أن يتخذها الناس أسلوبا لتفكيرهم، وهو لا يقف عند الهدم والنقض ، ولكنه يقدم لنا طريقة علمية جديدة (طريقة الاستقراء Induction) تؤدى إلى الغاية التي يرضاها من كشف واختراع ينتهيآن بخير الإنسان وسعادته ، و يهيئان له حياة فاضلة كاملة ، وهو يشرحها في « المدينة الفاضلة » التي صورها كما شاء له خياله ، والتي سنأتي على ذكرها بعد حين ، وهانحن أولاء نعمد إلى تحليل طريقته و بسطها خطوة خطوة : (١) جمع الحقائق: أول خطوة يخطوها الإنسان في سبيل الاستقراء هي بالطبع ملاحظة الحقائق وجمع الأمثلة ، فيستحيل على الإنسان الذي يتصدى لفهم الطبيعة وتفسيرها أن يفهم منها أكثر مما يلاحظ من أحداثها ومشاهدها بحواسه وفكره ، و بديهي أن يعجز الإنسان عن معرفة مالم يلاحظه ، و إذن فالمرحلة الأولى من الطريق هي إعداد «تاريخ» لكل ظاهرة من الظواهر التي نرى الكون غاصا بها ، وبهذآ « التاريخ » وحده نستطيع أن نشرح تلك الظواهر ، وينبغي أن تكون المعلومات التي نجمعها عن كل ظاهرة نريد بحثها وافية شاملة لكل ما تأني به الملاحظة والتجربة مما يتعلق بهذه الظاهرة. و يطيل « بيكون » القول والشرح في هـذه المرحلة الأولى من

طر بقته لأنه يثق كل الثقة أنه بغير هذا التسجيل لحقائق الطبيعة يتعذر أن يتم عمل واحد على أساس صحيح « ولو اجتمع عليه نوابغ العصور كلها » وهو يهيب بالناس أن يسحلوا تاريخ الطبيعة حتى يصبح فهمها وفهم العلوم كلها عملا هيئاً تكفيه أعوام فلائل (٢) كشف الصور : تجيء بعد جمع الحقائق والأمثلة مرحلة ثانية ، هي المقارنة بين هذه الحقائق التي جمعناها بملاحظتنا لمشاهد الطبيعة ، وهذه المقارنة تمكننا من الوصول إلى « صورة » الظاهرة التي نكون بصدد بحثها ، وهنا نرى « بيكون » غامضاً في تحديد مايقصده تماماً من كلة « الصورة » فهو يقول تعريفاً لها: « صورة الظاهرة هي التي إذا أضيفت إليها أكسبتها ماهيتها ، و إذا ما انتزعت منها تلاشت طبيعتها » ، ولكنها لا تزال مع هــذا التعريف مبهمة غامضة لا نفهم مدلولها فهماً دقيقاً ، فهي بالبداهة لا تعنى شكل الشيء الخارحي الذي يدرك بإحدى الحواس ، وليست هي المثال الأفلاطوني للشيء ، لأن هــذا منفصل عن الشيء وخارج عنه ، أما «صورة» الشيء عنــد «بیکون» فهی فیه وتنصل به أوثق اتصال. ونستطیع أن نوضحها للقارى على وجه التقريب بأنها « القانون » الذي تسير على مقتضاه الظاهرة المعينة ، فصورة الحرارة مثلاً هي قانونها وهكذا . فهذه

المرحلة إذن هي استخراج القانون من الأمثلة ، بأن نحذف الحقائق التي يتبين لنا أثناء اختبارنا للأمثلة المجموعة أنها عارضة طارئة ، إلى أن نستخلص في النهاية الخصائص الجوهرية التي تتميز بها الظاهرة التي نبحثها

 (٣) مرول الاستناج: هذا أنت قد اجتمع لديك ما شئت أن تجمع من أمثلة وحقائق ، ثم أخذت تقارن بينها لتستخرج ما هوعمضي زائل قد يصحب الظاهرة وقد لا يصحبها، وتستبقى ما هو جوهرى دائم لا ينفك ملازماً للظاهرة المبحوثة أينها كانت ، ثم صعدت من مرحلة الأمثلة الجزئيـة إلى مرتبة أعلى وأشمل ، هي مرتبة القوانين التي تسير تلك الأشياء على سننها و بمقتضاها ، ولكن كيف يتم هذا الانتقال من مرحلة الجزئيات إلى مرحلة استخراج « الصورة » أو القانون ؟ يرى « بيكون » ألا توضع الأمثلة الجزئية أمام الباحث أكداساً مهوشة ، ثم يجيل فيها بصره كيف شاء ، بل يشترط لصحة السير أن تنظم تلك الأمثلة وتبوب في قوائم ثلاث:

(۱) القائمة الأولى تسجل فيها الأمثلة المؤيدة ، فيثبت فيها مجموعة الأمثلة التي تتفق كلها في صفة بعينها ، فإن كان موضوع البحث مثلاً هو «الحرارة» وجب أن يسجل في هذه

القائمة كل ما اتصل به علم الباحث من مصادر الحرارة على اختلاف صنوفها وتباين ألوانها ، فتذكر الشمس والمصابيح وسائر أسباب الإضاءة ، ثم تذكر الأجسام المحترقة كلها ، ثم يذكر دم الحيوانات والحديد المحمى وغير هذا وهذا من آلاف الأشياء الحارة ، لأنها مظهر للحرارة التي هي موضوع البحث

(٢) ولكن هذه القائمة الأولى وحدها لا تغنى فى البحث شيئًا ، لأنها تشتمل على الأمثلة التى تؤكد ظاهرة الحرارة وتؤيدها ، ولا بدلنا إلى جانبها من قائمة ثانية لأمثلة تنفى وجود الحرارة ، أغنى أشياء لا يكون فيها شيء من الحرارة ، إذ المعرفة الإيجابية كلها إنما تستمد من المعرفة السلبية ، و يعبر « بيكون » عن ذلك بعبارات مجازية فيقول إن كل الضوء مبعثه الظلام ، « و إله بعبارات مجازية فيقول إن كل الضوء مبعثه الظلام ، « و إله

الحب إنما خرج من بيضة فقست في ظلام الليل»

سنضع إذن في هذه القائمة أمثلة لأشياء لا حرارة فيها على أن يكون بينها و بين أمثلة القائمة الأولى علاقة شبه ، فقد ذكرنا في القائمة الأولى مثلاً الشمس كمصدر للحرارة ، فنذكر هنا القمر مثلاً لأشعة لا حرارة فيها . وقد ذكرنا في القائمة الأولى دم الحيوان الحار ليؤيد ظاهرة الحرارة ، فنذكر هنا دم الأسماك والحيوانات الميتة لأنه بارد ، وإذن فهو ينفي ما أثبتته الأسماك والحيوانات الميتة لأنه بارد ، وإذن فهو ينفي ما أثبتته القائمة الأولى.

(٣) وليست تكفيك هاتان القائمتان إن أردت دقة في البحث وضبطاً و إحكاماً في النتائج، بل لا بد من قائمة ثالثة تستخدمها للمقارنة فتضع فيها مجموعة من الأمثلة تختاف فيها الظاهرة التي أنت بصدد بحثها قوة وضعفاً ، فتذكر أشياء تقل فيها درجة الحرارة ، و إلى جانبها أشياء أخرى تشتد فيها درجة الحرارة لكي تستطيع بمقارنة بعضها ببعض أن تستنبط السبب الخرارة كثرة وقلة

(٤) عملة النَّحة أو العزل: وليست هـذه القوائم الثلاث هي كل شيء ، فإنك إذا ما فرغت من إعدادها كان لزاماً عليك أن تتبعها بخطوة أخرى هي أقوم جزء في طريقة « بيكون » ، ألا وهي عملية العزل والإقصاء . ففي بحثك عن سبب الحرارة مثلاً ، ستتناول القوائم الثلاث ألتي أعددتها — قوائم الإثبات والنفي والمقارنة — ثم تأخذ في رفض أمثلة مما أثبت في القائمة الأولى لِلا يتبين لك من القائمة الثانية أنه لا يمكن أن يكون سبباً للحرارة ، فترفض مثلاً أن يكون دم الحيوان سبباً للحرارة ، لأن هناك من الحيوانات ما دماؤها باردة ، وهكذا تظل تعزل مثلاً في إثر مثل حتى يبقى في النهاية ما يدل على السبب الحقيق

(٥) الوصية الصليمة: ولكن ربما بقي لديك أكثر من سبب وعجزت عن ترجيح أحدها ، لأن كلا منها تؤيده أمثلة ليس ما ينفيها في قائمة النفي ، فواجبك عندئذ أن ترسل البصر إلى العالم الخارجي مرة أخرى عسى أن تصادف في الطبيعة حقيقة تعينك على ترجيح سبب على سبب ، فإن وجدت مثل هذه الحقيقة كانت لك في ضلالك مرشداً وهادياً ، لأنها ستشير لك إلى الطريق السوى كما تفعل الأنصاب الحجرية التي يقيمها الناس عند ملتقي الطرق لهداية السائرين ، وكثيراً ما تكون اللو الطرجّحة اسم الأمثلة الصليب ، ولهذا أطلق بيكون على الأمثلة المارجّحة اسم الأمثلة الصليبية

#### سبب الحرارة:

كان مما بحثه «بيكون» على أساس طريقته الاستقرائية سببُ الحرارة ، وقد ذكرنا فيا سبق كيف أنه أثبت في القائمة الأولى كل الأمثلة التي تظهر فيها الحرارة ، وفي القائمة الثانية أمثلة تشبه التي جاءت في الأولى ولكنها لا تحتوى حرارة ، وكيف أنه ظل يقصى كل ما يثبت له أنه يستحيل أن يكون هو سبب الحرارة لظهوره في بعض الأمثلة واختفائه في الأمثلة الأخرى ،

وهكذا حتى وصل فى النهاية إلى علة واحدة بقيت له ، هى الحركة ، فقد هداه بحثه إلى أن الحركة هى علة الحرارة ، لأن كل شىء حار يكون فى حركة دائمة هى التى سببت حرارته ، وتختاف حرارة الأجسام باختلاف حركتها زيادة ونقصاً

بهذه الطريقة عرف «بيكون» كيف يستفيد من الأمثلة التي يجمعها بالملاحظة والتجربة في الوصول إلى النتأئج الجديدة، فلم يكن -- كما كان القدماء - يجمع الأمثلة ويكدسها في غير نظام كما يكويم النمل طعامه في جحوره بأن يضعه كما هو من غير تبديل ولا ترتيب، ولكنه كان أشبه شيء بالنحل الذي يجمع مادة طعامه من هذه الزهرة ومن تلك، ثم يهضمها و يمثلها لغاية في نفسه يقصد إليها فيخرجها آخر الأمر شيئاً جديداً

رأى «بيكون» أن وجهة العلم الجديدة يجبأن تنفض يديها من المناقشات العقيمة التي كانت تدور حول الكليات ، وأن تنصرف بكل قوتها إلى الأشياء نفسها ، فإن العلم لا يقوم بناؤه إلا على الإدراكات الحسية المباشرة ، ثم ينبغى أن يرتفع بعد ذلك بكل حذر و بالتدر يج البطىء إلى مرتبة المعقول الحجرد

ومن طريقة «بيكون» العلمية استخلص علماء التربية بعض القواعد في تربية الأطفال، فقالوا: إنه يجب أن يسير التعليم من المحسوس إلى المعقول

هكذا يريد « بيكون » أن نستقصى ظواهر الكون واحدة بعد أخرى فنتعرف عللها وطبائعها ، وهذه الدراسة هى أولى مراتب الفلسفة ونعنى جادراسة الطبيعة

ولكن لا ينبغي أن نقتصر على علم الطبيعة هذا ( الفيزيقا ) بل يجب أن ننتقل منه إلى مرتبة الأسباب العليا والقوانين العامة إلى ما وراء الطبيعة - إلى الميتافيزيقا ، وهي عند بيكون نتيجة للعلوم الطبيعية تجيء بعدها وتتولد منها ، فإن كانت « الفيزيقا » تعلمنا أن الخرارة نتيجة الحركة؛ فإن الميتافيزيقا ترينا طبيعة الحركة نفسها ، وتبين لناكيف تتشعب الحركة إلى شعب مختلفة ، فمنها يكون الكون والفساد، ومنها تنشأ الحرارة ويتولد الضوء، والميتافيزيقا هي العلم الذي يَفْر ض في الطبيعة عقلا وتدبيراً مُم يَصَعَدُ بَيْكُونَ إِلَى مُرَحَلَةُ ثَالَثُهُ أُعْلَى مِنِ السَّابِقَتِينَ ، فَهُو يحس أن هذا الكون على تعدد ظواهره لا بد أن يكون متحداً آخر الأمر يسيركله على قواعد واحدة ، فهو يرى أن فوق الميتافيزيقا علماً أسمى منها هو الذي تنبت منه كل العلوم على اختلافها ، ألا وهو البديهيات التي تكون صحيحة في أي علم . مثال ذلك البديهية القائلة إنه إذا أضيفت أجزاء متساوية إلى أجزاء غير متساوية كانت المجموعات غير متساوية ، فهذه قاعدة

صيحة فى الرياضة ، وهى صحيحة فى العدل وفى سائر العلوم ، وقل مثل ذلك فى البديهيات كلها

تتلخص طريقة «بيكوني» إذن في هاتين الخطوتين: جمع الأمثلة ما أمكن الجمع ، ثم تنظيمها وتبويبها وتحليلها و إبعاد ما يظهر منها أن ليس له بالظاهرة المبحوثة علاقة علة ومعلول ، وهكذا يمكننا أن نصل إلى «صورة» الظاهرة التي بين أيدينا ، وصورة الشيء عند بيكون هي قانونه كما سبق القول

ولا يقف « بيكون » بفلسفته عند حد إيجاد الصور ، بل لا بد بعد هذا كله من تطبيق هذا العلم الذي ظفرنا به على الحياة العملية ، فإن المعرفة التي لا تنتج عملا تـكون ميتة جامدة ليست خليقة بالإنسان ، فنحن نبذل هذا المجهود في تحصيل المعرفة لا لتكون غاية في ذاتها ، ولكن لنتمكن بمعرفة قوانين الأشياء من تشكيل الأشياء وتوجيهها كما نحب ونشتهي. فنحن ندرس الرياضة مثلا لتكون وسيلة لحساب الكميات التي تقتضي الحياة حسابها ، ولكي نستمين بها على بناء الدور والجسور وسائر أسباب المدنية ؛ وندرس علم النفس لعلنا بدراسته نستطيع أن نشق لأنفسنا طريقاً سويا في المجتمع الذي نعيش فيه ، لأن تفاهم الأفراد يكون على أتمه حين يفهم الناس بعضهم بعضاً فهماً صحيحاً. و إذا استطاع العلم أن يكشف لنا عن صور الأشياء كلها أصبحت الدنيا في قبضة أيدينا نصوغها كما نشاء ، ونكون لأنفسنا المدينة الفاضلة الكاملة التي ما فتي ينشدها الإنسان منذ صار إنسانا

# لدينة العلم الفاضلة:

نم إن نحن أخذنا بيد العلم فسرنا به في الطريق السوى ، وملكنا زمامه و بسطنا عليه سلطاننا كان ذلك كفيلا بالمدينة الفاضلة التي تسمو فيها الجماعة الإنسانية إلى مرتبة الكال . ويصور لنا « بيكون » تلك المدينة الفاضلة التي نستطيع أن ننتهي إليها بمعونة العلم في آخر كتاب أخرجه للناس وعنوانه « أطلانطس الجديدة The New Atlantis » وقد نشره قبل وفاته بعامين ، الجديدة يقول ولز الكاتب الإنجليزي المعروف « إنه أجل خدمة أداها « بيكون » للعلم »

صور «بيكون» في هذا الكتاب جماعة يسيطر عايها العلم، تسكن جزيرة نائية أطلق عليها اسم أطلنطس، وقد شاء له خياله أن يكون موقعها في أقصى المحيط الهادى حتى يبعد بها ما استطاع عن أوروبا، وحتى يرسل في وصفها الخيال إرسالا لا يحول دونه شيء، وهاك القصة موجزة:

لقد أقلعت بنا السفن من « بيرو » آخذة سمتها ناحيــة الصين واليابان ، فما احتوتها أمواه الحيط حتى خيم السكون وانبسط سطح الماء صقيلا كالمرآة ، لا تعلو فوق صدره موجة واحدة ، فبقيت السفائن بضعة أسابيع جائمة لا تهتز ولا تتحول حتى كاد ينفد زادنا ، وعندئذ انفرجت أطباق السماء فجأة عن ريح صرصر عاتية عصفت بنا فدفعت فلكنا دفعاً عنيفاً ، وأخذت تممن بنا ناحية الشمال ، وليس أمامنا إلا البحر وليس وراءنا إلا البحر، والبحر عن يمين وشمال، لا تقع العين إلا على موج فوق موج، فدب اليأس القاتل في نفوسنا ، واستولى علينا الجزع والفزع، وخشينا أن نهلك جوعا فقللنا من وجبات الطعام إبقاء على ما بقى فى جُعبتنا من زاد قليـل ، وزاد الطين بلة أن فشا المرض بين الملاحين فرفرف الموت بجناحه القاتم على السفن ومن فيها ، حتى أصبح الفناء منا قاب قوسين أو أدنى ، وهنا وقعت أبصارنا — في الأفق النائي — على جزيرة زاهية تتلاً لأ في ضوء الشمس فتهللت النفوس بشراً ، وأُخِذت الفُلك تحبو نحوها حتى دنت من الشاطئ ، فرأينا جماعة من أهلها قد احتشدوا يرقبون هذا الطارئ الجديد . يا عجبًا ! إنهم لم يكونوا أجلافا متوحشين كما . صور لنا الوهم والحيال ، إنما هم يرتدون ملابس بلغت من

البساطة والنظافة والجمال حدا بعيداً ، ويلوح الذكاء المشتعل على مخايلهم . وقد شاءت أخلاقهم الكريمة النبيلة أن يسمحوا لنا بالنزول في أرضهم والمكث بين ظهرانيهم ، على الرغم من أن حكومة بلادهم تحرم الهجرة إليها تحريما قاطعا ، ولكن أبت رجولتهم العالية أن ترى المرض ينشب أظفاره في الملاحين ولا توضى لهم بالبقاء حتى يأذن لهم الله بالبرء والشفاء

نزل الراكبون إلى الجزيرة ريثها تتم لأولئك المرضى العافية، وفيا هم كذلك <u>، أخذ الأصحاء منهم يجوبون</u> أنحاء الجزيرة و يجوسون خلالها فيكشفون فيهاكل يوم سرا جديداً من أسرار تلك الأرض العجيبة ، أرض أطلنطس الجديدة ، وقد حدثهم أحد أهليها أنه «كان يسيطر على الجزيرة منذ ألف سنة ملك لا تزال ذكراه مقدسة عند الجماعة كلها . . . . واسم ذلك الملك سليمان . و إنما نزل من نفوسنا هـذه المنزلة الرفيعة لأنه وضع لأمتنا أساس اجتماعها وقانونها ، فلقد كان ذا قلب كبير . . . ولم يكن يفكر إلا في توفير السمادة لأمته وشعبه » ، ومن أعماله المجيدة ، بل لعله أعظم أعماله كلها ، إنشاء هذه الهيئة التي نسميها « بيت سليان » وهو أرقى ما شهدته الأرض من نظم

وما بيت سلمان هــذا الذي يشير إليه الرجل ؟ « إنه يقوم

فى أطلنطس الجديدة بما يقوم به البرلمان فى لندن ، فهو مقر حكومة الجزيرة ، ولكنها حكومة ليس بين أعضائها سياسيون ، وليس في البلد أحزاب، فلست ترى مثل هذه الضجة الصاخبة التي تلازم عملية الانتخاب ، فالطريق المؤدية إلى أوج الشهرة العلمية مفتوحة أمام الجميع ، وليس يظفر بوظائف الدولة إلا من سار في تلك الطريق من أولها إلى آخرها . إنها حكومة الشعب للشعب ، يديرها صفوة منتخبة من الشعب ، هي حكومة علك زمامها رجال الفن والمهندسون والفلكيون وعلماء طبقات الأرض والنباتيون والأطباء والكماويون والاقتصاديون وعلماء الاجتماع والنفس ثم الفلاسفة » وهي حكومة لا تصب سلطانها على الإنسان ، إنما توجه حكمها إلى الطبيعة التي فرضت دراستها على الإنسان فرضاً ، فرضها الله الذي « وضع الدنيا في قلوب الناس » ويعنى مهذه العبارة أن الله قد كون عقل الإنسان بحيث يستطيع تصوير الكون كما تستطيع العين رؤية الضوء. قال محدثنا: « إن الغاية من حكومتنا إنما هي معرفة الأسباب والحركات الكامنة في الأشياء ، وتوسيع نطاق مملكة الإنسان » وهذه العبارة هي خلاصــة الـكتابكله ، بل هي حجر الزاوية من فلسفة بيكون بأسرها ، أعنى أن يشتغل حكام الدولة بدراسة

الطبيعة ليستخدموها لخير الإنسانية ونفعها ، فيدرسون أفلاك السهاء ونجومها ، و يحاولون استخدام قوة الماء الساقطة في إدارة الأرحاء ، ويدرسون ما ينتاب الإنسان من أمراض وكيفية الوقاية منها ، ويبحثون في استنباط أنواع جديدة من الحيوان وأعاط من النبات ، وغير هذا وذاك من ألوان الدراسة التي تعود على الناس بالخير الوفير . قال الرجل : إن رجال الحكومة في هذا البلد لا يدخرون وسماً في محاولة تقليد طيران الطيرحتي أخضعوا أجواء الفضاء لسلطان الإنسان ، و إن لنا بفضلهم لسفناً تسبح مع الحوت تحت أغوار الماء ... وتنتج جزيرتنا ما تستهلكه وتستهلك ما تنتحه ، فلا مبرر أن تزج برجالها في معممان الحروب من أجل الأسواق الخارجية وترويج التجارة!.... و يقضى نظام الجزيرة أن تبعث إلى البلدان الأجنبية طائفة من علمائها يتبدلون مرة في كل اثني عشر عاماً ، وهؤلاء بزورون شـعوب الأرض قاطبة ، فيتعلمون لغاتهم ويدرسون علومهم وصناعاتهم وآدابهم ، ثم يعودون إلى بلادهم يحملون إليها ما أفادوه في رحلتهم حيث يتقدمون به إلى رجال « بيت سلمان » لتمحيصه وتطبيق النافع منه في بلادهم ، وبهذا تستطيع أطلنطس الجديدة أن تسرع الخطا نحو الكمال المنشود

تلك صورة مقتضبة موجزة يقدمها لنا «بيكون » عن المدينة الكاملة كما تخيلها وتمناها ، و إنه ليلهج فيها بما حلم به الفلاسفة جميعاً : شعب يقوده حكاؤه فى رخاء وفى سلم ، لا تشو به شائبة من حرب أو قتال ، يتمنى «بيكون » كما تمنى قبله كثير من الفلاسفة أن يسود العلم بدل السياسة ، وأن يتر بع العالم الفيلسوف على عروش الملك والسلطان

## نقد « ييكون »:

تصدى كثيرون لنقد طريقة «بيكون»، ولكن كان أعنفهم وأقساهم جميعا اللورد ما كُولي الكاتب الإنجليزى المشهور، فقد تناول طريقة «بيكون» بالنقد والتجريح حتى لم يُبق له شيئا من الفضل، فهو يتساءل: هل أتى بيكون للإنسانية بجديد مبتكر؟ ألم تكن طريقته الاستقرائية التى ملا بها الدنيا صياحا معروفة منذ أقدم العصور، بل منذ كان الإنسان على وجه الأرض إنساناً مفكراً عاقلا ؟ إنه لعمر الحق لم يزد في دستوره العلمي الجديد على «تحليل لما يعمله الناس جميعا من الصباح إلى المساء» ويسوق ما كولى لذلك مثلا فيقول: يحس الرجل الساذج مرضا في معدته، وهو لم يسمع قط باسم بيكون، فتراه يسير وفق

القواعد التي يذكرها « بيكون » على أنها طريقة جديدة للبحث ، حتى يقتنع بأن الفطير الذي أكله يوم كذا قدكان سبب علته « لقد أكلت فطيراً في يوم الاثنين و يوم الأر بعاء فأرقني عسر الهضم طول الليل (هذه الخطوة توافق مرحلة الإثبات عند بيكون ) ولكني لم آكل فطيراً في يومي الثلاثاء والجمعة فكنت سليا معافى (هذه هي مرحلة النفي) وقد أكلت منه يوم الأحد قليلا جدا فأحسست في المساء ألما خفيفا ، غير أني يوم عيــد الميلاد لم أكد آكل في طعام الغداء إلا فطيراً فمرضت مرضاً أشرف بي على الخطر (مرحلة المقارنة) ويستحيل أن يكون ذلك ناشئًا عما شربته من نبيذ، لأنني أشرب النبيذكل يوم منذ أعوام طوال فلم يصبني منه أذى ( مرحلة العزل ) وهكذا يسلك الأمى الجاهل في شؤون حياته اليومية نفس الطريق التي رسمها « بيكون » ، ولهذا لا يتردد « ماكولى » في الحكم على طريقة « بيكون » بالتفاهة وقلة الخطر ، وأن صاحبها قد أسرف في تقديرها إسرافا جاوزكل حد معقول

ولكن ماكولى قد غلا فى نقده غلوا شديداً ، فليس يستطيع الرجل الساذج أن يصطنع فى حياته الاستقراء بهذه الدقة ، و إن هذا المثل الذى ساقه للرجل الجاهل لأرفع جدا وأدق جدا

مما يستطيعه عامة الناس. ومن جهة أخرى فإن الاستقراء الذي ضرب له مثلا لأقل جدا مما يريده « بيكون » بطريقته ، فإن « بيكون » لا يكفيه هذا الطريق المعبد المهد ، بل إنه في مثل هذه الحالة يفرض أسباباً عدة غير النبيذ مما قد يكون سبباً في علة المعدة التي عن اها الجاهل إلى الفطير بعد أن تبين له أنها لم تكن من النبيذ . فلم لا يكون السبب لون أخر من ألوان الطعام ، ولم لا يكون سوء الطهى ، ولم لا يكون السرعة في تناول الطعام ، ولم لا يكون ناشئاً عن حزن ألم " بالرجل عند الغداء ؟ إن طريقة « بيكون » تشترط في البحث سلسلتين من التجارب: تكون الأولى بالاستمرار في أكل الفطير ، ثم استبعاد ألوان الطعام الأخرى واحداً بعد واحد في كلوجبة منوجبات الطعام ، ففي يوم الاثنين مثلاً يتناول الرجل غذاءه إلا السمك، ويتناول يوم الثلاثاء نفس الغذاء إلا اللبن ، ويوم الأربعاء يستبعد النبيذ ، وهكذا يستثنى فى كل يوم نوعاً واحداً فقط، فإذا ظل يلازمه سوء الهضم في الحالات كلها ، حق له أن يحكم بأن السمك وحده أو اللبن وحده أو النبيذ وحده لم يكن سبباً في مرضه ، ولكن إن لم تكن هذه الأنواع سبباً في المرض وهي فرادي ، فقد يؤثر الواحد منها حين يشترك مع آخر ، و إذن فينبغى أن يتابع الرجل تجاربه

فيواصل أكل الفطير ثم يستبعد ألوان الطعام زوجاً زوجاً ، و بعد ذلك يستبعدها ثلاثة ثلاثة ، ثم يأكل الفطير وحده عدة أيام ، فإن لازمه سوء الهضم حق له أن يرجح (يرجح فقط دون أن يقطع) أن الفطير هو سبب المرض

هنا ينتهى جانب من جوانب البحث ، ولابد للرجل أن يستأنف التجربة على نحو آخر ، فيحذف الفطير في كل مرة ، ويقلب الصنوف الأخرى حذفاً و إضافة بكل صورة ممكنة ، مع إدخاله في تجاربه ظروفاً مختلفة تحيط بالأكل ؛ فيوماً يتغدى بعد مشى طويل ، ويوماً بعد ركوب كثير ، ويوماً في جو من المرح والسرور ، ويوما في هم وحزن ؛ وتارة يأكل في سرعة ، وطوراً في بطء ؛ وهكذا يظل يجرب مئات ومئات من الحالات مع حذف الفطير في كل حالة منها ، فإذا وجد أن مرضه قد امتنع في تلك الحالات جميعاً على اختلاف ظروفها انتهى إلى نتيجة امتنع في تلك الحالات جميعاً على اختلاف ظروفها انتهى إلى نتيجة عققة : هي أن الفطير هو العلة في سوء الهضم بغير شك

يعتقد «بيكون» أن العلم وسيلة لغاية عملية في حياة الإنسان، « العلم قوة » وهو أطول القوى بقاء، فيستطيع الإنسان أن يكون سيد الطبيعة بفهم كنهها الحقيق فهما صحيحاً. وعنده إذن أن دراسة العالم الخارجي لا تقصد إلا لكي تعين العقل البشري على فرض سيادته على الطبيعة

وقد كان « بيكون » بهذا القول يعبر عماكان يتردد فى خواطر الناس ، إِذ نهضت عدة عوامل تدل الإنسان على أن سيادته على الطبيعة ممكنة ميسورة ، منها : استكشاف القارة الجديدة ، واختراع البوصلة ، والبارود ، وفن الطباعة . هذا وقد كشفت لهم المناظير المكبرة عن خفايا السماء وألغازها ، وبدأ كل شيء يسلم زمامه لعقل الإنسان . ولابد للإنسان أن يتخذ من العلم رائداً يهديه سواء السبيل في تجوابه في أنحاء الطبيعة

بهذه النزعة العملية تفوق «بيكون » على الفلسفة المدرسية التي لا تؤدى إلى شيء ، ولكن الفلسفة كان يتهددها خطر على يديه ، وهو أن تزيح عن كاهلها خدمة الأغراض الدينية ، لكي ترزح تحت عبء آخر هو خدمة الأغراض العملية

والواقع أن ثمار المعرفة لاتنضج إلاحيث تكون المعرفة وحدها هي الغرض المنشود ، و إن ما وصلت إليه أذهان الفلاسفة من الحقائق الطبيعية التي كانت فيا بعد أساس العلم الطبيعي ، والتي بفضلها أصبح هذا العلم عماد المدنية الإنسانية ، إنما جاء نتيجة رغبة هؤلاء الفلاسفة في تفهم الطبيعة ونظامها ، لا لأنهم يريدون إصلاحاً عمليا من وراءذلك الفهم ، بليريدون إشباع عقولهم فحسب هذا هو « بيكون » الذي يكاد يجمع المؤرخون على أنه هذا هو « بيكون » الذي يكاد يجمع المؤرخون على أنه

لا يدانيه إلا أرسطو في شمول النظر واتساع الفكر حتى وسع العالم كله وحتى اتخذ من الكون كله ميداناً لدراسته، ولم يكن يطمع «بيكون» إلا في أمنية واحدة هي أن يسود الإنسان الطبيعة، وهو في ذلك يقول: إن الناس من حيث مطامعهم ثلاثة رجال: فرجل يطمع في أن يبسط سلطانه على أمته، وهو أوضع الثلاثة جميعاً، وآخر يطمع في أن ينشر نفوذ بلاده على أمة أخرى، وهو أسمى من الأول وأنبل، وثالث يطمع في أن يجعل الجنس البشرى سيد الكون وهو أشرف من سابقيه وأرفع ولا شك أن «بيكون» كان من هذا الضرب الأخير

### توماس هو بز

#### Thomas Hobbes

ولد توماس هو بز فی مالمسبری Malmesbury بإنجلترا عام ۱۵۸۸ ، و کان صدیقاً لبیکون ، و بن جونسون ، وغیرها من أعلام الفکر فی إنجلترا عندئذ ، وقد تلقی دراسته فی الریاضة والعسلوم الطبیعیة فی باریس ، فتعرف بجاسندی Gassendi ودیکارت . و کان هو بز من أشد الناس حماسة فی تأیید « الفلسفة الآلیة » الجدیدة التی کان یذیعها کپلر و کو برنیك و جالیلیو

وغيرهم من رجال العلم ؛ أما أشهر مؤلفاته فرسالة عنوانها «فى الطبيعة البشرية» ، ثم كتابه المشهور « التنبين Leviathan » ، وكانت وفاته عام ١٦٧٩

يعر ف « هو بز » الفلسفة بأنها فهم النتأئج أو ظواهم الطبيعة بالرجوع إلى أسبابها ، أو هي فهم هذه الأسباب نفسها بما نستنبطه من النتائج التي تقع تحت ملاحظتنا استنباطاً صحيحا ـ وأما الغاية المقصودة من الفلسفة فهي أن تمكننا من التنبؤ على سيحدث من نتائج ، وبهذا نستطيع أن نستغلها في حياتنا العملية . و يرى « هو بز » أن كل ما نحصله من معرفة إنما جاءنا عن طريق. الحواس بما ينطبع عليها من آثار انبعثت من الأشياء الخارجية. ثم هـذه الآثار المنبعثة تنشأ من حركات معينة تطرأ على. الأجسام المادية الموجودة في العالم الخارجي ؛ و إذن فأصل المعرفة تَحَرُّكُ المادة في المكان . ولما كان واجب الفلسفة أن تدرس. المعرفة وكيفية تحصيلها ، كان لزاما عليها أن تحصر مجهودها في دراسة الأجسام المادية وحدها ، أماكل ما عدا المادة من روحانيات. فينبغي أن نتركها للوحي والإلهام ، ولا يجوز لنا أن نخاط بين العقيدة والعقل ، فحيث ينتهي الثاني تبدأ الأولى ، وحيث ينتهي. العلم يبدأ الإيمان

ويرى «هو بز» أن العالم يتكون من أجسام طبيعية ، وأجسام سياسية ، أى من الأشياء والناس ، ولذلك ترى فلسفته تنقسم شعبتين : هما الفلسفة الطبيعية التي تبحث في الأشياء وتكوينها ، والفلسفة المدنية وتبحث في المجتمع ونشأته ؛ وهو في كليهما مادي يرى أن الطبيعة والمجتمع يتألفان من جزيئات تراكمت فتكونت منها الأجسام طبيعية كانت أم سياسية

وتظهر نزعة «هو بز» المادية ظهوراً جليا في نظريته السياسية ، وهي أهم جوانب فلسفته ، إذ يذهب إلى أن الدولة إنما تتألف من ذرات اجتمع بعضها إلى بعض ، فكان من اجتماعها الدولة ، كما تتراكم الذرات المــادية وتتلاحق فتـكوّن الأجسام ، وكما أن العالم الطبيعي يعتمد في تكوينه على الحركة التي بين أجزائه وما فيها من جذب ومقاومة ، كذلك المجتمع لم يقم إلا على أساس من الحركة والمقاومة بين الأفراد ؛ فقد كانت الإنسانية في حالتها الطبيعية الأولى في عراك متصل عنيف ، لا ينقطع الحرب بين أَفرادها ، ولهذا كان احتفاظ الإنسان بذاته هو الخــير الأسمى ، وكان الموت هو أبغض الشرور ، وقانون الطبيعة هو أن تقوى الجانب الأول من الإنسان ، وأن تعاونه على اجتناب الموت كان الناس في حالتهم الفطرية الأولى لايذوقون للسلم طعما،

ولا ينفكون يتنازعون و يتقاتلون ، و ينظركل فرد إلى الآخر نظرة ملؤها الخوف والشك، فلم يجدوا بدا من التعاهد والتعاقد، فاتفق الجميع على أن يتنازل كل إنسان عن جزء من حريته المطلقة ، فتصبح مقيدة بصالح المجموع ، وأن يحدد من مطالبه ، فلا يحاول أن يظفر بكل ما يشتهي . هذا التعاقد بين الأفراد هو أساس الاجتماع والقاعدة التي تقوم عليها الدولة ، واكن هذا التعاقد لا يمكن تنفيذه وتحقيقه إلا إذا خضع الجميع لفرد واحد منهم تتمثل في شخصه الدولة كلها ، وتدكون إرادته هي القانون النافذ ، وليس الصواب والخطأ والخير والشر والفضيلة والرذيلة إلا ما تريده هذه القوة الحاكمة ، ويستحيل أن يسود النظام في جماعة ، وأن يطرد لهما تقدم ورقى ، إلا إذا وقر فى نفوس الجميع أنهم يفيدون خيراً باحترامهم لرئيسهم الأعلى وخضوعهم له

فأنت ترى من هذا أن نظام «هو بز» السياسي هو نتيجة مباشرة لنظر بته المادية ، إذ يصور لنفسه الدولة آلة عظيمة هي كل شيء ، ولا يكون فيها للأفراد حرية الرأى ولا إملاء للضمير ، بل وتُسحق فيها كل عقيدة دينية تتعارض مع ما تراه الدولة حما وخيراً ، وهذا التصور للدولة يقابل رأيه في الكون بأنه يسير سيراً آليا ، وكل ما يقع فيه مسيّر بقوة مادية

ويسمى «هو بز» الدولة «بالتّنين الجبار» Leviathan لأنها تبتلع فى جوفها كل الأفراد الذين تنمحى شخصياتهم وإراداتهم أمام شخصيتها وإرادتها ، وإنما دفع هو بز» إلى هذه الآراء السياسية ما قام فى عهده من ثورة زلزلت عمش الملكية فى انجلترا ، وأقامت على أنقاضها جهورية رئيسها «كُرُومُول» زعيم الثوار ، فأجاب «هو بز» على تلك الحركة بفلسفته الاجتماعية التى تقرر الملك قوة مطلقة ، وتاخى كل إرادة للأشخاص ، وتذكر على الأفراد حق المعارضة والثورة على ولى أمرهم

الدولة عند «هو بز» هى كل شيء ، فلا دين إلا ما ترضاه الحكومة ، ولا حقيقة إلا ما ينادى به السلطان ، وليست تقاس قيم الأعمال إلا بشيء واحد هو قانون الدولة الذي يفرضه الملك فرضاً ، ولا يرى «هو بز» أن في الإنسان ضميراً يصح الركون إليه في الحكم على الأعمال والأشياء . إن الدين والأخلاق هما من صنع الدولة و إنشائها ، إذ الإنسان الطبيعي لا يعرف إلا أنانية محضة ، فالخير عنده هو مايريده و يرغب فيه ، والشر هو مايضره و يؤذيه . و إذ كانت الدولة هي مصدر الدين والأخلاق جيعاً ، فلها وحدها حق الإشراف عليهما

ومما هو جدىر بالذكر في هذا الصدد ما بين هو بز وروسو من شَمَه في نظرية العقد الاجتماعي، فكلا الفيلسوفين يرى أن الدولة أساسها تعاقد بين الأفراد ، ولكنهما بختلفان فيما يترتب على هذا الأساس من نتائج أشد الخلاف، فبينما «هو بز» يذهب إلى أن حالة الإنسان الطبيعية كان قوامها النفور والعداء بين الأفراد ، وأنهم إنما تعاقدوا ليأمن الإنسان شر أخيه ، ولكي يتمكن الفرد من الاحتفاظ بذاته دونأن يتعرض في كلساعة إلى خطر الموت ، إذا « روسو » يرى أن الناس ليسوا بطبيعتهم أعداء متناكرين ، ولكنهم على نقيض ذلك ، إذ هم بفطرتهم متحابون متآلفون ، وقد تعاقدوا على الاجتماع لكي يوحدوا جهودهم في رقى الإنسانية وكالها . كذلك يذهب « هو بز » إلى أن القوة هي الحق ولما كانت القوة كلها متركزة في شخص الملك ، كان الملك مطلق الإِرادة لا يحد من سلطانه شيء ، ومعنى ذلك أن الحكومة عند « هو بز » یجب أن تكون ملكية مطلقة ، أما « روسو » فيرى أن الناس إنما تعاقدوا على أن يتمتع كلهم بحقوق متساوية وواجبات متساویة ، لا یمتاز منهم فرد علی فرد ، و إذن فالحکومة عنده يجب أن تكون ديمقراطية ، وأن يكون للناس حق إسقاط الحكومة إذا حادت عن جادة السبيل ، لأنهم مصدر القوة كلها

# رینیه دیکارت René Descartes

#### حياته وكتبه:

ولد رينيه ديكارت في تورين Touraine ، وكان أهله من ذوى الغنى واليسار ، ولما شب وترعم أدخله ذووه مدرسة اليسوعيين في « لافليش La Fléche » التي كان أسسها هنرى الرابع قبل ذلك بعهد قريب ، ولكنه لم يلبث أن غادرها كارها ناقما ، وكائه لم يفد من ذلك المعهد إلا ازدراء لما كان شائعاً حينئذ من نظم فلسفية . فلقد عجز الفلاسفة عن حل المسائل التي أخذوا أنفسهم بحلها ، واختلفوا فيما بينهم اختلافا بلغ من الحدة أنك لا تكاد ترى بينهم رجلين اثنين على اتفاق في الرأى ، ولقد حمله ذلك العجز وهذا الاختلف « ألا يروى ظمأه من غدرانهم » . يقول ديكارت :

« لم تكد تسمح لى سنى بالإفلات من رقابة معلميّ ، حتى هجرت دراسة الآداب هجراً قاطعاً ، وأزمعت ألا أنشد من العلم إلا معرفة نفسى ، أو الإلمام بسِفْر الكون العظيم ، فأنفقت

ما بقى من عهد الشباب فى الارتحال: أزور الملوك فى قصورهم ، وأنخرط فى سلك الجيوش ، وأبادل الحديث رجالا من ذوى المناصب المتفاوتة والطبقات المتباينة ، وأجع من التجربة ألواناً شتى ؛ ولقد كنت أغوص بفكرى فيما أصادف من تجارب لعلى أفيد علماً جديدا »

هكذا لبث «ديكارت» يجول في البلاد ولا يستقرفي مكان، فيلتحق بخدمة الجيش مرة، ويدرس الرياضة طورا، ويحاور رجال العلم النابهين تارة، حتى بلغ من عمره الثالثة والثلاثين، فألق عصا تسياره في هولندة، وكان له من الثروة الموروثة عن أبيه ما يهيئ له أسباب العيش، ولبث في هولندة عشرين. سنة، اعتزل خلالها الناس وأخفي عنهم محل إقامته حتى لا يزعه في وحدته الهادئة أحد من مئات المعجبين به الذين كانوا يودون، زيارته من كل صوب

وفى سنة ١٦٤٩ أرسات فى طلبه الملكة كرستينا ، ملكة السويد (ابنة جوستاف أدواف) فلبى ديكارت دعوتها ، ولم تكد تصل به السفينة إلى أرض السويد ، حتى أرسلت الملكة إلى ربانها تستنبئه كيف كانت حالة الفيلسوف فى طريقه إلى بلادها . فأجاب الرجل : «لست أحسبه يا سيدتى إنساناً الله بلادها . فأجاب الرجل : «لست أحسبه يا سيدتى إنساناً الم

من البشر ، فإن من جئت به إلى جلالتك اليوم لأقرب إلى مرتبة الآلهة . إنه زودني من العلم في ثلاثة أسابيع في شؤون الللاحة والرياح أكثر مما تعامت في ستين سنة أنفقتها في البحار» وشاء الله أن تـكون زيارة الفيلسوف لملـكة السويد سبباً في موته ، فقد كانت كرستينا — وقد عرفها التاريخ بالنشاط الجم والحيوية المتوثبة - تستيقظ في الصباح المبكر ، وكانت تأبى إلا أن يكون درس الفلسفة في تلك الساعة المبكرة ، فلاقى ·ديكارت من هذا الأمر المتعسف ما لاقي من مرض وعناء ، إذ كانت عادته أن يستيقظ مع الضحى ، ويظهر أن قد كانت بنيته لا تقوى على برد الصباح القارس الذي كان يقاسيه في طريقه إلى القصر، فأزمع مغادرة السويد، ولكن الملكة ألحفت في بقائه ، فأصابه برد الشتاء بعلة في رئتيه أودت محياته سنة ١٦٥٠ فى اليوم الحادى عشر من فبراير ، وكانت سنه قد بلغت الرابعة والخسين

أما أشهر مؤلفاته فهو كتاب « العالم Le monde » ، لم يكد يفرغ من كتابته حتى جاءه نبأ اتهام البابا لجاليليو لنظريته الفلكية ، وكان كتاب ديكارت قائما على أساسه فنظريته الفلكية ، وكان كتاب ديكارت قائما على أساسه فذعر وهم بتمزيقه ، والكنه ضن به فأبقاه على أن يظل من غير

نشر. وفى سنة ١٦٣٨ نشر «مقالات فلسفية». وقد ألحق بهذا الكتاب ثلاث رسائل تطبيقاً على ماجاء به من نظريات. وعلى الرغم من أن «ديكارت» قد أصدر هذا الكتاب وملحقاته الثلاثة غفلا من اسمه ، إلا أن أحداً فى أورو بالم يَر ْتَبْ فى أن مؤلفه هو «ديكارت». وفى سنة ١٦٤١ أصدر مؤلفه « تأملات فى الفلسفة الأولى » كتبه باللاتينية ، وهو أهم كتبه كلها، وقد تداوله كثير من العلماء قبل طبعه وأبدوا بعض اعتراضات عليه، فنشرها ونشر ردَّه عليها مع الكتاب نفسه ، ثم أخرج بعد ذلك كتاب «المبادئ الفلسفية» كتبه باللاتينية أيضاً . وله كتب أخرى غير ما ذكرنا

فلسيفته:

كيف يختلف الناس في أفكارهم وآرائهم ، وكيف تخدعنا الحواس في كثير من الأحيان ، فيبعث الشيء الواحد شتى الصور في الظروف المختلفة ، مما يتعذر معه معرفة أى هذه الصور الذهنية صيح مطابق للواقع ، وأيها خطأ و باطل . فإذا كان العقل البشرى محكم تكوينه معرقاً للخطأ . وإذا كانت

الحواس بطبيعة تركيبها خادعةً لا تؤتمن فما تنقله إلينا من علم . فليس لنا بد من الشك في أحكام العقل وفي الآثار الحسية جميعا. لا نستثنى من هذه أو تلك شيئاً حتى ما يبدو منها بديهيا لا يحتمل الريب . . . . فنحن نعلم فيما نعلم أن هنالك عالمًا مليئاً بأنواع المادة ، فثمت سماء وماء وأشجار وأحجار وصنوف من الحيوان والنبات . ولكن أليست هي الحواس التي أنبأتنا بوجود هـذه الطبيعة بكل ما فيها ؟ فلنشك في وجودها إذن لأن الحواس غاشة خادعة . ونحن نعلم فيما نعلم أن ثمت إلها يدير الكون و يُدُبِّره . وقد عرفنا وجود الله بوساطة العقل ، ولـكن العقل، كثيراً ما يؤدى بنا إلى الخطأ والزلل ، و إذن فلنشك فى وجود الله . (وما دمنا قد شككنا في وجود الطبيعة وفي وجود الله ، فقد انهدم علمنا بأجمعه وانمحى ، لأنك لو حلَّات معلوماتك كلها لوجدتها مستمدة من هـذه المصادر وتدور حولها ل ولكني مهما شككت وقضيت على كل شيء مما أعلم، فستبقى لى حقيقة واحدة تبقى أمام الشك الجارف ، وستظل ثابتــة لا تميل أمام عاصفة الإنكار التي اكتسحت كل شيء ، بل إنها سـتزداد يقيناً كلما أمعنتُ في الشك والإنكار ؛ (وتلك الحقيقة) هي أن هناك ذاتاً تشك! فإن من الشك نفسه تتولد حقيقة لا سبيل إلى

الطعن فى ثبوتها ويقينها ، هى وجود الشخص الذى يشك ، وَلاَ تُصورْ مَا شئت أننى مخدوع فى وجود الأشياء الخارجية ، ولاَ رُفض ماشئت فكرة وجود الله ، ولكنى مضطر إلى التسليم بوجود نفسى ، لأننى لكى أخطى فى هذا وأنخدع فى ذاك . يجب أولا أن أكون موجوداً

نعم إنى مهما ألححت فى الشك فلن أشك فى أنى أشك ؟ ولما كان الشك ضربا من ضروب التفكير ؟ إذن فلست أستطيع الشك فى أنى أفكر ، وبديهى أننى لو لم أكن موجوداً لما شككت أو فكرت ، فما دمت أفكر فأنا موجود ..... وهكذا وضع ديكارت هذه القاعدة : «أنا أفكر فأنا إذن موجود » ، واتخذها أساساً أقام عليه فلسفته بأسرها . فمن وجود نفسه أثبت وجود الله ، ومن وجود الله أثبت وجود العالم الحارجي ، كما سترى فما بعد :

ومما تجب ملاحظته أن « ديكارت » حين أثبت وجوده من تفكيره ، لم يثبت إلا ذاته المفكرة فحسب ، أعنى أنه لم يثبت وجود نفسه ولا ما يتصل بالجسم ، لأنه استنتج من شكه وجود ذاته الشاكة أى المفكرة . وفى ذلك قال « ديكارت » يعارض سانشيه Sanchez الذي يقول : « كلا فكرت ازددت شكا »

بهذه العبارة : « بل كلما شككت ازددت تفكيراً ، فازددت يقيناً بوجودي »

هكذا بدأ ديكارت بالشك الهادم ، ثم انتزع من غمار الأنقاض التي قوضتها معاول شكه يقيناً ، إذ أثبت أن ذاته المفكرة موجودة ، لا ريب في وجودها ، ثم قرر بعد ذلك أن كل قضية تبلغ من الوضوح والتحديد مابلغته قضية « أناموجود » لا يجوز أن نرتاب في صدقها ويقينها . فمثلا لا ينبغي أن نشك في هذه القضية الآتية : ( إن الشيء لا يخرج من لا شيء )» لأنها بديهية تفرض نفسها على العقل فرضاً ، فهي لا تقل صحة و يقيناً عن وجود العقل نفسه . فإذا سلمنا بأن الشيء لا يخرج من لا شيء ؛ كان لزاما علينا أن نسلم بأن النتيجة لا يمكن أن تجيء أكبر من مقدمتها ، أعنى أن المسبَّب يجب أن يكون أصغر من سببه أو على الأكثر مساوياً لسببه ، لأن كل زيادة في المسبُّ معناها أنها نشأت من لاشيء ، وهو مناف للقضية التي سلمنا مها

لا يخرج من العدم ، وأن النتيجة لا يمكن أن تكون أعم من سبها ، ولكنك إذا استعرضت أفكارك صادفت بينها فكرة

ممتازة هي فكرة الكائن اللانهائي ، أعنى أن في ذهنك صورة عن كائن لانهاية له ولا حدود . فمن أين جاءتك هذه الصورة ؟ يستحيل أن تكون قد نبعت من نفسك لأنها أوسع منك ، فأنت على نقيضها كائن نهائي محدود ؛ و بديهي — كما سبق القول — ألا تجيء الصورة أشمل من أصلها ، وألا يكون المسبب أكبر من سببه ، لأنه محال أن يتفرع الشيء من لاشيء . وإذن فلا يمكن أن ينشأ كائن لا نهائي مطلق من كائن فرائي محدود

إذن فمن أين جاءتك هذه الفكرة بعد أن أيقنت أنها لم تنفرع عن فطرتك ؟ لا نحسبك متردداً فى أن تذهب مع «ديكارت» فيا ذهب إليه من أن هذه الفكرة اللانهائية الكاملة لا يمكن أن تنبعث من الطبيعة البشرية الناقصة ، بل لا بدلها من أصل يوازيها كالا وعظمة ، لضرورة التكافؤ بين العلة والمعلول ؛ ومن هنا كان حتما علينا أن نسلم بوجود إله جامع لكل صفات الكال ، هو الذي خلق فى الإنسان هذه الفكرة وألهمه إياها ؛ و إذن فالله موجود وليس فى وجوده شك

﴾ ويقيم « ديكارت » على وجود الله برهاناً ثانياً فيتساءل : من ذا أوجدني ؟ إنني لم أخلق نفسي بنفسي و إلا لوهَبْتُنِي كل

صنوف الكمال التي تنقصني الآن ، كذلك لم يخلقني خالق ناقص لأنه لو كان كذلك لقامت أمامنا المشكلة بعينها. ومن ذا أوجد ذلك الخالق الناقص ؟ إنه لم يوجد نفسه و إلا لخلع على نفسه ضروب الكال ؛ فلم يَعُدُ إلا أن يكون خالق إلها كامل الصفات هذا و إن استمرار وجودى ليحتاج كذلك إلى تعليل، إذ لا يكني أن يخلقني الله أول مرة وكني ، بل إني بحاجة إلى وجوده ليخلقني في كل لحظة خلقا جديداً . فالزمان يتألف من جزيئات زمنية لا نهائية متعاقبة ، ولا تعتمد البرهة الزمنية في وجودها على البرهة التي سبقتها بأية حال من الأحوال. وعلى ذلك فكوني كنت موحوداً منذ لحظة لا يجوز أن يكون سبباً في وجودي الآن ؛ و إذن فيستحيل أن يستمر وجودي إلا إذا كانت هنالك قوة تخلقني في كل لحظة خلقاً جديداً . ومعنى ذلك أن مجرد وجودی دلیل علی وجود الله ، وأن استمرار وجودی دليل آخر على وجوده . ولرب معترض يقول إن الله كذلك يستمر وجوده من لحظة زمنية إلى لحظة أخرى ، فكيف استطاع أن يحتفظ بوجوده أكثر مما نستطيع نحن البشر؟ وجواب ذلك أن الله كامل كمالا مطلقاً ، والكمال يقتضى دوام الوجود . ولو لم يكن كذلك لأمكن للعقل أن يتصور كائناً أكمل منه

وقد جاءت هذه البراهين التي أقامها ديكارت على وجود الله في عصر ساد فيه الشك ، وتزعزعت العقيدة الدينية في النفوس فكانت خير باعث لهم على الإيمان

وقد نقد «ديكارت» كثيرون منهم «جاسندى» وهو فقد أنكر إمكان معرفة شيء عن الكائن اللانهائي ، وهو يرى أن فكرتنا عنه ناقصة محدودة ، وعلى ذلك تكون براهين ديكارت التي بناها على وجود فكرة اللانهائي قائمة على أساس متصدع . فأجاب ديكارت بأنه كما أن الرجل الساذج الذي لادراية له بعلم الهندسة يكون له إلمام بفكرة المثلث بصفة عامة ، و إن لم يعرف من قوانينه شيئاً ، فكذلك نحن نفهم اللامتناهي بوجه عام ، و إن كنا لا نعرفه معرفة تفصيلية شاملة

آبت ديكارت وجود ذاته ، ثم رأينا كيف استنتج من وجود نفسه وجود الله — الله اللانهائي الذي لا تحده الحدود ، والذي هو سبب نفسه وخالق كل شيء ؛ وذلك يتضمن أنه مطلق القوة ، منزه عن النقص ، متصف بكل ضروب الكال ، لأنه قادر على أن يخلع على نفسه الكال ، و بديهى أنه يريد الكال ما دام قادراً على بلوغه . وليس يعنينا من كالاته الآن إلا صفة ما دام قادراً على بلوغه . وليس يعنينا من كالاته الآن إلا صفة

الصدق . وما دام الله صادقا يستحيل عليــه أن يكون سبباً في تضليل الإنسان وخداعه بأن يهبه عقلا مضللا يؤدي إلى الخطأ والزلل. فالصدق الإلهي كفيل لنا خير كفيل أن يكون العقل الذي وهبنا إياه أداة قويمة صالحة ، وأن يكون كل ما يفهمه العقل فهماً جليا واضحاً حقا لا ريب فيه . و إذن فقد بات يسيراً علينا أن نقيم الدليل على وجود العالم الخارجي م فقد كنا شككنا في وجوده لجواز أن تكون عقولنا خادعة تصور لنا الباطل حقا. أما وقد أقمنا الدليل على وجود الله ، وأثبتنا له جميع صفات الكمال ومن بينها الصدق، فيجب ألا يعترينا الشك في وجود الكائنات الخارجية ، إذ لو كانت وهماً لترتب على ذلك أن يكون الله خادعا لأنه هو الذي أمدنا بتلك العقول الخادعة

بدأ «ديكارت» بتكذيب عقله في كل ما يجيء به ، وانتهى بتصديق عقله في كل ما يصل إليه أه على شرط أن تكون الفكرة التي يصل إليها العقل جلية واضحة . وهنا هاجمه النقاد هجوما عنيفاً . فقالوا إن النتيجة التي وصل إليها «ديكارت» معناها أنه يستحيل علينا الخطأ ما دام العقل صادقا في كل ما يقول ، فأجابهم «ديكارت» بأن الخطأ لاينشأ من نقص في العقل ، بل من محاولة الإنسان أن يبرهن على صحة مالم يتضح له وضوحا كافيا ، و إذن

فالإنسان مسئول عن خطئه ، وغلطه ناشي من خداع نفسه لنفسة . وكذلك توجه إليه النقاد عأخذ آخر، فزعموا أنه بدور في تدليله في حلقة مفرغة فينتهي من حيث بدأ الأنه قال بادي بدء إن كل حقيقة تبلغ من اليقين مبلغ «أنا موجود» - أى تعرف بالبداهة - تكون صدقا لا يجوز فيها الشك ، وعلى هذا رتب وجود الله ، ثم استنتج من وجود الله وكماله أن كل مايراه العقل في وضوح البداهة يكون حقا . وأنت ترى من ذلك أن المقدمة التي استنتج منها وجود الله هي بعينها النتيجة التي استخرجها من وجورد الله ﴿ وَعَن ذَلكُ أَجابِ دِيكَارِتُ بِأَنْ هَنَالُكُ فَرَقًا في نوعي التفكير في كلتا الحالين ، فقد كان العقل في الخطوة الأولى يعتمد على قضية بديهية بداهة مياشرة تفرض نفسها من غير تفكير فيها. وأما في الخطوة الأخيرة فإن العقبل يعتمد في استنتاجه على التدليل ، إذ أمكنه أن يبرهن على السبب الذي من أجله صار العقل أساسا يُركن إليه

المسلم المسلم الموجود : لقد انتهى بنيا ديكارت إلى إثبات وجود الكون ، ولكن م يتألف هذا الكون ؟ أهو عنصر واحد على الرغم من تعدد ظواهره وتباين ما فيه من أشياء ؟ أم أن فيه من العناصر الأساسية آلافا عدة ؟ يجيب

« دیکارت » إن كل ما نرى في الكون يرجع إلى عنصرين ، فهو إما مادي شصفته الأساسية مَل مَ حَـيْز من المكان ، وإما عقل صفته الأساسية الشعور والإدراك . وهكذا ينحل الوجود في رأى «ديكارت» إلى عنصرين أساسيين عما المادة والعقل ، أو إن شئت فقل ها الجسم والروح ، أما الأول فصفته. المُميزة له هي الامتداد ، وأما الثاني فصفته الجوهرية هي الفكر ومعنى ذلك أن كل ما تصادف في تجاربك من أشياء مادية مكون من عنصر بعينه مهما اختلف شكله ومظهره ، فجسم الإنسان والزهرة والماء والهواء والصخر وما شئت من أجسام كلها متألف من عنصر معين لا يختلف في هذا عنه في ذاك ، وكل ما في الكون من عقول ، (أو أرواح) متشابه أيضاً ، أعنى أنها جميماً عنصر واحد انبث هنا وهناك . . . هذا و إن كل الأجسام تتصف بصفة واحدة مشتركة بينها جميعاً هي الامتداد، فإن اختلف بعضها عن بعضُ فإنمـا يختلف فى الأعراض الزائلة ، كالشكل والحجم والوضع والحركة ، وكلها كما تلاحظ أعراض للصفة الرئيسية — صفة المكانية أو الامتداد

وكذلك كل المقول الفردية تتفق فى الصفة الجوهرية وهى الشعور، فإن اختلفت وتباينت فما ذاك إلا فى أعراض هـذه

الصفة الأساسية المشتركة ، كاختلافها فى الأفكار والأحكام والأعمال الإرادية

وهذان العنصران — المادة والعقل — مختلفات أشد ما يكون الاختلاف ، فيستحيل أن تتصف الأجسام بصفة الفكر ، كما يستحيل أن يتصف العقل بصفة الامتداد ؛ وهكذا شطر « ديكارت » الوجود إلى شطرين لا تجد الوحدة إليهما من سبيل ، فهو اثنيني متطرف . وها نحن أولاء نتناول كل شطر منهما بالبحث

لحري ( ) الطبعة المارية ( الفيزيقا ) : خصص « ديكارت » الجزء الأكبر من مجهوده « للفيزيقا » حتى إنه كثيراً ما أطلق عليها في رسائله اسم « فلسفتى » ، والغرض من دراسة الفيزيقا عند « ديكارت » أن تعلل كل مايصادفه الفكر من ظواهر الطبيعة ، ولا يدخل في حسابها ما تأتينا به الحواس على أنه صفات للأشياء الخارجية ، لأن تلك الصفات الحسية ( التي تأتي عن طريق الحواس ) لا تدل إلا على حالات الشخص الذي يحسمها ، وليس بينها و بين الأجسام التي تبعث فينا الإحساس من أوجه الشبه إلا بمقدار ما بين الألفاظ وما تثيره في أذهاننا من معان ؛ كذلك يجب على الباحث في ظواهر الطبيعة ألا يأخذ بالصفات التي

لا تتعلق بالجسم في ذاته ، ولكنه يكتسبها من علاقته بشيء آخر ، مثال ذلك المدد والزمان وغيرها ، مما ليس إلا مجرد علاقات بين الأشياء ؛ وأول ما يلفت النظر عند التفكير في طبيعة الأجسام الحقيقية هو امتدادها طولا وعرضاً وسمكا ، لأن الامتداد - كما سبق القول - هو الخاصية الجوهرية التي تتصف بها الأجسام المادية ، وكل ما عداه من صفات فأعراض لتلك الصفة الأساسية قد تلحق بالجسم وقد تزول ، و بما أن الامتداد معناه «المكان» إذن تكون لفظتا المكان والمادة مترادفتين، إذ المادة والمكان منطبق أحدها على الآخر ، وفي قولنا « مكان خال » تناقض ، لأن المكان الذي يخلو من المادة ليس له وجود ، مل إن المكان هو المادة كما قلنا . وقد انتقد كثيرون هذا الرأي القائل بأن الجسم ليس معناه إلا المكان الذي يشغله ، فقالوا إنه لو صح هذا لاستحال حدوث التكاثف والتخلخل في الأجسام. فأجابهم « ديكارت » بأن الأسفنجة حين تمتلي ً بالماء لا يزيد امتدادها عنها وهي جافة . فالتخاخل والتكاثف لا يعنيان إلا مِثْلُ هَذَهُ الظَّاهِرَةُ التِّي تَحدَثُ فِي الْأَسْفَنْجَةُ عَنْدُ امْتَصَاصِهَا المَّاءُ أو جفافها

ليس فى الطبيعة المادية إلا أجسام تتصف كلها بصفة رئيسية

مشتركة: هي الامتداد، وكل اختلاف بين جسم وآخر هو في حقيقة أمره اختلاف في الحركة التي بين أجزائهما ، فالله حين خلق العالم المادى لم يزد على أن أوجد أجساما ممتدة ، ثم أنشأ فيها حركة ؛ ولما كان الله الذي أنشأ الحركة في الأجسام غير قابل للتغير، وجب أن تكون النتيجة الناشئة عنه غير قابلة للتغير أيضاً . ولذا كان أول قوانين الطبيعة هو هذا: إن مجموع الحركة لل يزيد ولا ينقص ؛ ومن هذا القانون الأساسي تفرعت قوانين ثانوية هي :

ر ( ) إن كل جسم يحافظ على حالته التي هو فيها التحرك بيتحرك فيه ، وهو يتحرك في خط مستقيم مالم تؤثر فيه عوامل خارجية فيه ، وهو يتحرك في خط مستقيم مالم تؤثر فيه عوامل خارجية (٣) إذا اصطدم جسم متحرك بجسم آخر تغير اتجاه حركته ويقدم لنا ديكارت في كتابه «العالم Monde» صورة لخلق الكون بتقسيم المادة إلى الحزاء لا حصر لعددها ، ذات حجوم مختلفة وأشكال متباينة ، أجزاء لا حصر لعددها ، ذات حجوم مختلفة وأشكال متباينة ، ثم بث في هذه الأجزاء المادية مقداراً من الحركة – لم يزد عليه بعد ذلك شيئاً ولم ينقص منه شيئاً – ثم دفع الأجسام في اتجاهات مختلفة أشد الاختلاف ، وتركها تأخذ مجراها الآلي .

فمن المحتم أن تتصادم هذه الأجسام لما بين مسالكها من تعارض وخلاف ، فتتجمع طائفة منها وتكون كتلة كبيرة متماسكة ، بينا تجد مجموعة أخرى من تلك الأجسام قد براها احتكاكها بالأجسام الأخرى حتى أصبحت ذرات بالغة الصغر

 وطائفة ثالثة منها انقلیت هیاء ناعاً بلغ حدا من الدقة لا نهاية له ، وهذا ما نسميه بالأثير ، وأجزاء هذا الأثير متصل بعضها ببعض أوثق اتصال بحيث أصبح من المستحيل تفرقها وانفكاكها . ومن هذا الأثير يتكون عنصر النار ، ويطاق عليه « ديكارت » عادة اسم « العنصر الأول » ومنه تكونت في رأيه الشمس والنجوم . أما النوع الأول من المادة الذي سبق ذكره ، و الذي يتكون من كتل ضخمة بتجمع الأجزاء بعضها إلى بعض ، فيطلق عليه ديكارت اسم « العنصر الثالث » أو عنصر التراب. والأجسام التي تكونت من هـذا العنصر تكون إما سائلة أو صلبة تبعاً لسهولة تحرك ذراتها أو صعو بته ؛ و بين عنصر النار وعنصر التراب يجيء عنصر آخر يطلق عليه ديكارت اسم « العنصر الثاني » وهو الذي يتكون من ذرات صغيرة ، وهو عنصر الهواء الذي منه تتكون السهاء

وكل هذه الأجسام متحركة ، فمن حركة العنصر الأول

- الأثير - تنشأ الحرارة ، ومن حركة العنصرالثاني - الهواء - ينشأ الضوء واللون . هذا ولما كانت الأجسام تتحرك في مكان كله ملئ بالمادة ، فإنه لا يكاد ينتقل جسم من موضعه حتى تندفع الأجسام المحيطة به لكى تملأ مكانه ؛ ومن هذه الحركة السريعة تنشأ حركة دائرية في الأجسام المندفعة كما يحدث في دوامة الماء ؛ وبهذا يُعلِّل دوران الكواكب حول الشمس

ولا يَقْصر ديكارت هـذه الآليّة على الأجسام المادية وحدها ، بل إنه يطبقها كذلك على الكائنات العضوية ، إذ يعتقد أنها مجرد آلات تعمل عملا آليا محضاً ، فإذا وقف عملها كان مانسميه بالموت. ويرى «ديكارت» أن أصل الحياة الحقيق هو الدم ، فمن دورته تنشأ الحياة ، وهو لا يوافق « هارڤي » Harvey في أنّ سبب الدورة الدموية انقباض جدران القلب ، لأن هذا كذلك يحتاج إلى تعليل، ولكنه يرجح أن يكون سببها ارتفاع حرارة القلب التي تدفع الدم إلى الرئتين في هيئة يخار ، وهناك يبرد الدم و يتحول تآنية إلى سائل ، ثم يعود إلى القلب لكي ينتشر منه في الشرايين ، ومنها ينتقل إلى العروق بواسطة القنوات الشعرية Capillary canals ، ثمم يعود أخيراً إلى القلب ، هذا و إن الدم الذاهب إلى المخ يصل إليه دافئاً ؛

فيعمل المخ على تبريده من ناحية ، ويكون له بمثابة المرشح من ناحية أخرى ، فينقِّيه مما فيه من ذرات العنصر الثالث - أى عنصر التراب — و يحولها إلى قوة حيوانية Animal spirits ويكون مستودع هذه الذرات التي منها يتولد الجانب الحيواني من الكائن العضوى هي الأعصاب. فإذا ما تأثرت أطراف الأعصاب بأثر خارحي ، فإنها بفعل هذه القوة الكامنة فيهاتهتز هزة موجية كما يحدث لقطعة من الخيط ، فينتقل الأثر بتأثير هذه الهزة إلى مركز في المخ مُعَدِّ لاستقبال الآثار الآتية من العالم الخارحي ؛ ومن ذلك المركز نفسه تصدر القوة التي تنقل الأوامر إلى الأعصاب ، فتتحرك هذه تبعاً لما يُملى عليها ، ثم تحرك العضلات حركة تتفق مع الأمر الصادر لها من المخ جواباً للأثر الذى حملته إِليه من الخارج . فإذا رأى الحَمَلُ الوديع مثلاذئباً ضاريا سار ع مركز المخ بإصدار أوامره إلى الأعصاب ، فتهم هذه بتحريك عضلات أرجله ، فيجرى الحَمَلُ فراراً من الموت . وهكذا قل في كل عمل يقوم به الحيوان ، فإنها جميماً آلية محضة ، محس بالمؤثر فيتأثر له و يجيب عنه ، كما يخرج صوت الآلة الموسيقية إذا نقرت عليها بأصبعك ؛ وقد شاع بين أتباع « ديكارت » عادة غريبة ، هي أن يعذبوا الحيوان تعذيباً قاسيا لكي يبرهنوا على

أنهم يعتقدون حقا أنه آلة صاء لا أكثر ولا أقل

أما رأيه فى الإنسان فهو آلى كالحيوان سواء بسواء ، لولا أنه يمتاز بما فيه من عقل ، وسنتناول بالشرح هـذا الجانب فها يأتى :

- (٦) فلمة العقل: أطلق «ديكارت» على مبحث العقل من فلسفته اسم «المتافيزيقاً» ، وهي تعتمد في محتما على الفكر الحض الخالص بخلاف «الفيزيقا» فإنها لابد لبحثها من الحيال لَـكَى يُوضِهَا وَيُجَلِّمُا ، وذلك مما جمل الميتافيزيقا أكثر دقة ويقيناً من الفيزيقا ، على الرغم من أن الأولى علم تجريدى . ويقول ديكارت في رسالة كتبها إلى الأميرة اليصابات في ١٨ يونيو سنة ١٦٤٣ : إنه بينها كان ينفق من وقته ساعات طوالا كل يوم فى دراسة الرياضة ( والرياضة معناها الفيزيقا ، لأن كليهما يبحث في الأجسام من حيث امتدادها في المكان ) فإنه لم يخص الميتافيزيمًا إلا ساعات في كل عام . ومع ذلك فقد استطاع أن يضع لها مبادئ اطمأن إلى صحتها ، واقتنع بما فيها من قوة ويقين كما تتميز الأجسام المادية بالامتداد ، فإن العقل يتصف بالفكر، وهذا صحيح بالنسبة لكل عقل بما في ذلك عقل الله، لأن عقل الله لا يختلف عن عقل الإنسان المحدود إلا كما يختلف

العدد اللانهائي عن اثنين أو ثلاثة . فصوِّرْ لنفسك عقلا بشريا قد خلص من قيوده وحدوده يكن لك من ذلك فكرة واضحة عن الله ، والعكس صحيح ، أعنى إذا تخيلت فكرة الله وقد انحصرت فى حدود ، كان لك من ذلك صورة للنفس الإنسانية ، ولهذا السبب نفسه نستطيع أن نستنتج وجود الله من وجود عقولنا ، ولكنا لانستظيم أن نستنتج وجوده من وجود أجسامنا ، بل ولامن العالم الطبيعي بأسره ، أكثر مما نستنتج الأصوات من رؤية الألوان وكما أن الجسم يستحيل وجوده و إدراكه بغير امتــداد ، لأن الامتداد خاصته المميزة ، كذلك العقل يستحمل وجوده بغير تفكير . ونقصد بتفكير العقل مجرد شعوره بوجود نفسه ، فالعقل دائم التفكير – أي الوعي – كما أن الضوء دائم الإضاءة، والحرارة دائمة السخونة ؛ ولا يتردد « ديكارت » في اعتقاده بأن الطفل يشعر بنفسه وهو في أحشاء أمه . و يسمى «ديكارت» كل الخلجات العقلية أفكاراً ، وإذن فالعقل — حتى العقل الإلهي - هو عِبارة عن سلسلة من الأفكار لا أكثر ولا أقل. و يمكن تقسيم أفكار الإنسان من حيث وضوحها وغموضها إلى كاملة وناقصة (أى أن الفكرة الواضحة هي التي اكتمات من جميع نواحيها ، وأما الغامضة فهي التي ينقصها بعض أجزائها ﴾

ومن حيث مبعثها إلى أفكار كوناها بأنفسنا وأخرى استعرناها من الخارج وثالثة فطرية جبلت فينا منذ الولادة - ومن حيث دلالتها إلى أعمال إدراكية منفعلة (قابلة) وأعمال إرادية (فاعلة) ومعنى هذا أن هنالك بعض الأفكار تقتصر على مجرد الإدراك، و بعضها الآخر يتعدى دائرة الإدراك إلى دائرة العمل ، ولا يمكن أن يتم عمل إرادى بغير عملية الإدراك ، أعنى أنا ندرك الفكرة وتستقر في أذهاننا مدة تقصر أو تطول ، ثم نقوم بعد ذلك بتنفيذها . ولكرن هناك عمليات إدراكية محضة لا تبدو فيها الإرادة — أى لا نقوم بإخراجها عملاً من الأعمال — ومعنى ذلك أن العمل الإرادى لا بد أن يسبقه إدراك عقلي ولا عكس ، أي قد تكون هناك إدراكات عقلية دون أن يصحبها عمل إرادي . ولا يجوز للانسان أن يحكم على تلك الإدراكات العقلية المحضة التي تخلو من أعمال الإرادة بالخطأ أو بالصواب ، لأن مجرد هذا الحِـكم يتضمن إِقراراً أو إنكاراً لها ، والإقرار والإنكار من أعمال الإرادة ، فكا أنك بهذا قد تدخلت بإرادتك في غير ميدانها . و يعتقد «ديكارت» أن وقوع الإنسان في الخطأ — مع أن العقل أداة من عند الله ومفروض فيه الدقة والصدق — ناشِي من أنه لا يقف عند

مارسمه الله له من حدود ، أعنى أنه يقحم إرادته فيما لا يجوز أن تتدخل فيه الإرادة ؛ و إن الإنسان ليجنِّب نفســه الخطأ لو أنه ضبط إرادته ومنعها عن التدخل في عمليات الإدراك العقاية بما تصدره من أحكام على تلك الإدراكات التي يجب أن تختفي فيها الإرادة اختفاء تاما . فليس الخطأ في أن يدرك الإنسان ما شاء من صور ذهنية ، إنما الخطأ كل الخطأ في أن نتناول تلك الصور الدهنية بالحكم فنؤكد أن هذه الصورة العقلية موجودة وجوداً حقيقيا في العالم الخارجي ، وأن تلك وهم من اختلاق الذهن وهكذا . فلو فرضنا أنك تصورت في ذهنك فكرة وهمية ليس لها نصيب من الصدق ، فليس يسمى هــذا خطأ ، ولكن يبدأ الخطأ بأن تؤكد أن هـذا الوهم الذي في ذهنك له ما يطابقه في الواقع . نعم لوكان الإنسان لا يتصدى بالإثبات إلا لما يعرفه معرفة جلية دقيقة واضحة لعصم نفسه من الخطأ ، فهو وحده المسئول عن خطئه ، ويستحيل أن تقع تبعة أخطائنا على الله بحجة أنه أمدنا بعقول محدودة قاصرة ، وأنه وهبنا فى الوقت نفسه إرادة حرة تستطيع أن تتعدى حدودها المفروضة ؛ فتتناول بالتسليم والرضى ما يكون علمنا عنه ناقصاً مهوشاً بسبب عجز العقل وقصوره . إنما التبعة في ذلك كله واقعة علينا نحن

الذين نطلق العنان للإرادة ، فتنطلق إلى غير ميدانها . و بديهى أن الله نفسه منزه عن الحطأ ، لأنه ليس بين أفكاره ما هو غامض ناقص

لقد ذكرنا فما سبق أن الأفكار من حيث أصلها ومبعثها ثلاثة أقسام: أفكاركونَّاها بأنفسنا ، وأخري اكتسبناها من العالم الخارجي ، وثالثة فطرية فينا . فإذا أردنا أن نُحَنَّبَ أنفسنا الخطأ ، وجب فيما يتعلق بالنوع الأول أن نحذر غامة الحذر أثناء تكوين الفكرة ، فلا تحذف منها شيئاً مما يكوين جانباً مو · \_ حقيقتها ، بل لا بد أن نلم بأطراف الفكرة كلها لكي تكون كاملة ، لأننا إن كوَّناها ناقصة ثم سلمنا بها على نقصها وقعنا في الخطأ، ويضرب ديكارت مثلاً بفكرة الجبل، فيقول إنه لكي تتصور الجبل فلا بد أن تقرنه بالوادي أي بالمنخفض الأرضى الذي نشأ تبعاً لنشأة ذلك الجبل، و إلا كانت فكرتك ناقصة تبعث على الخطأ

وأما فيما يتعلق بالأفكار المكتسبة من العالم الخارجي فيجوز لنا أن نؤكد أن أفكارنا تقابل أشياء واقعة في العالم الخارجي ، ولكنا لا نستطيع أن نقطع في يقيمن أن الشيء الخارجي له نفس الصفات التي تمثلها لنا فكرتنا عنه ، فإن

أردت أن تكون متثبتاً من أحكامك ، وجب عليك أن تحذف من فكرتك عن الشيء تلك الصفات التي أضافتها حواسك ، وأن تُبقى فقط على الصفات التي تتعلق حقا بالشيء الخارجي نفسه . فحكمي على هذا القلم مثلاً بأنه أحمر خطأ ، لأن اللون ليس من صفات الشيء ذاته ، إنما هو حالة خلقتُها خلقاً ، فنحن إذن معرضون للخطأ إلى أن نقوم بتحليل أفكارنا عن الأشياء الخارجية لكي نفر ق بين ما هو موجود في الشيء وجوداً حقيقيا و بين ما أضافته ذواتنا

وأما النوع الثالث من الأفكار، وهي الأفكار الفطرية، فلا يخشى منها ضرر، لأنها لا تؤدى إلى الخطأ إطلاقاً، فهي متصلة بطبيعة العقل اتصالاً وثيقاً بحيث يستحيل فصلها عنه، فهي جزء ضروري في تكوينه، أو إن شئت فقل هي القوة الفطرية التي بها يفكر العقل، فلا يمكن أن تكون الأفكار الفطرية التي بها يفكر العقل، فلا يمكن أن تكون الأفكار وفكرتنا عن وجود أنفسنا وفكرتنا عن وجود الله صيحتين لأنهما فطريتان، ولأنهما واضحتان جليتان تامتان أشد ما يكون الوضوح والجلاء والتمام هذا و «ديكارت» يقول بحرية إرادة الإنسان، ولكنه في الوقت نفسه يعتبر الإباحية — أي التخلص من كل القيود —

أخس مراتب الإرادة الحرة . وهو يقول إن من يكون علمه عن الله وعن الحقيقة واضحاً محدَّدًا ، فإنه لن يتردد بتاتاً في اختيار الحق . نعم هو حر فما يختار ، ولكنه لا بد أن يختار الحق ما دام يعلمه علمًا صحيحًا ، وأن الحرية العليا والكمال الأسمى لينحصران في العصمة من الخطأ بواسطة المعرفة الصحيحة ، وهكذا يظهر المذهب السقراطي مرة جديدة في تاريخ الأخلاق (٧) علم الانسالة Anthropology : الآن وقد فرغ ديكارت من البحث في الجانب الفيزيق والجانب العقلى من العالم، بقي له أن يتناول الإنسان بالدراسة لأنه الملتقي الذي اجتمعت في شخصه الشعبتان : الجسم والعقل ، أو الامتداد والفكر . ولكنه لاقى في هذه الدراسة مشقة وعسراً ، لأنه كان قد أسرف وغالى في مذهبه الاثنيني الذي شطر به الوجود إلى عنصرين منفصلين: العقل والمادة. وزعم أنه من المستحيل أن يتلاقى هذان الطرفان لأنهما نقيضان ، فكيف يفسر اتجادها وتلاقيهما في الإنسان ؟

العقل والمادة في رأى «ديكارت» جوهران منفصلان ، وها ضدان لا يجتمعان كالنار والثلج ، أو الأسود والأبيض ، ولكنه لا يستطيع أن ينكر ما نشاهده من ارتباط عقل الإنسان وجسمه

ارتباطا يجعل منهما وحدة متماسكة متصلة ، فكيف يمكن التوفيق بين مذهبه و بين ما نشاهده ؟ يقول ديكارت إن العلاقة التي نراها في الإنسان بين العقل والجسم لا يمكن أن تعلل بشيء من طبيعتيهما ، لأنهما ضدان متناقضان ، فلم يبق إلا أن يكون اتحادهما هـذا حقيقة خارقة أرادها الله على الرغم من أنها لا تتفق مع طبائع الأشياء

وتتم العلاقة بين العقل والجسم بواسطة جزء معيّن هو الغدة الصنوبرية Pineal Gland ، فعندها تنتهي الآثار الواردة من الخارج التي تنتقل عن طريق الأعصاب ، ومنها تصدر الأوامر للا عصاب فتحرك العضلات فيتحرك الجسم . فهذه الغدة هي الوسيط بين الروح والجسم ، تأخذ من الروح أمرها فترسله إلى الأعصاب فالعضلات ، كما تتلقى من الأعصاب ما تأتى به من رسائل من العالم الخارجي وتوصلها إلى الروح. ولكنا يجب أن نلاحظ أن الروح لا تستطيع أن تدفع الجسم إلى الحركة بكل معنى هذه الكلمة ، لأنه لا يمكن إضافة حركة جديدة إلى الحركة الموجودة بين الأجسام مهما صغر مقدارها ، و إلا كان ذلك مناقضاً لقانون الطبيعة الأول الذي يقرر أن الحركة في الكون لا تنقص ولا تزيد ، وكل ما تستطيعه الروح بواسطة الغــدة الصنوبرية هو أن توجه القوى الحيوية الموجودة بطبيعتها فى الجسم، فالروح لا تزيد على أن تقود تلك القوى ، شأنها فى ذلك شأن راكب الجواد الذى يوجه الحركة الموجودة فى جواده ولكنه لا ينشئها من العدم

وكما أن الروح عاجزة عن خلق حركة جديدة في الجسم غير التي به ، فإن الجسم كذلك عاجز عن خلق أفكار جديدة في الروح (أى العقل) غير التي فيها ، فليست الحواس تضيف إلينا فَكُراً جِدَيْداً ، بل إن عملها محصور في أنها تترك في المخ آثاراً تشبه الثنيات التي تحدث في قطعة من الورق عند طيها ، وهذه الثنيات تعاون الروح على بعث شيء من أفكارها الكامنة فيها مما يكون شبيهاً بهذه الصور التي جاءت بها الحواس من الخارج؟ فإذا ما أثيرت فكرة وانبعثت ، فإنها تحاول بواسطة الغدة الصنو برية أن تشق لنفسها طريقاً إلى القاب من خلال المسام التي في المنح وفي سائر أجزاء الجسد ، وكلما تكررت هذه العملية من فكرة ما ، كانت المسام أسهل انفراجا ، وكان مرور الفكرة وذهابها من العقل إلى القاب أهون وأيسر، فإذا ماتيسر للفكرة اتصالها بالقلب حدثت حولها عاطفة تقويها وتزيد من أثرها ، ولكنها في الوقت نفسه تكون سبباً في غموض الفكرة وتهو يشها ، لأنها نشأت من علاقة الروح بالجسد . وعلى ذلك فالعواطف أشد العوامل أثراً في طمس ما تتصف به الأفكار العقلية من وضوح

و يرى «ديكارت» أنه يمكن للعقل أن يسيطرعلى العواطف، ويقول إنه حتى أضعف العقول يستطيع بالصبر أن يوفق إلى السيطرة على العواطف كما نستطيع أن نروض أعنف الكلاب. فإذا تم للعقل هـذا انقلبت العواطف وسيلة حسنة وأداة قويمة لبلوغ الغاية التي ننشدها — ألا وهي الخير ، لأن الخير الذي يدركه العقل إدراك معرفة إنما يقوى أثره في نفوسنا لو مثلته لنا العواطف شيئاً جميلا ، إذ لا يكفى أن تعلم الخير بعقلك ، بل يجب أن ترغب فيه بعواطفك أيضاً

وتتلخص الأخلاق عند ديكارت فى السيطرة على العواطف وفيما ينتج عن ذلك من رغبة فيما نعلم أنه حق وخير ، وهد الرغبة فى أن نحيا حياة فاضلة ينشأ عنها اطمئنان الضمير ، وهو أوفى جزاء للأخلاق

## مالبرانش Nicolas Malebranche

لقد رأيت في حديثنا عن ديكارت كيف أنه حالً الوجود إلى عنصرين متضادين ها العقل والمادة ، فلما أن تصدى البحث في الإنسان وأراد أن يفسر ما فيه من اتحاد ظاهر بين العقل والجسد ، فرض أن في المخ غدة خاصة تنظم الصلة بينهما ، فهن طريقها تصل الآثار الحسية إلى العقل ، كما تصدر الأوامر من العقل إلى الأعصاب فالعضلات بواسطتها أيضاً

جاء بعد ديكارت تلميد من تلاميذه الكثيرين هو «جلنكس» Geulincx فتناول فلسفة أستاذه بتعديل طفيف، إذ أراد أن يبلغ بالمذهب الاثنيني حدا من التطرف أبعد مما ذهب إليه أستاذه، فعمد إلى هذا البرزخ الضيق الذي فرضه ديكارت صلة بين العقل والجسد في الإنسان، فبتره بتراً، وأنكر أن يكون ثمة وسيط ينقل الصور الحسية من العالم المادي إلى إدراكنا العقلى، أو يحمل الأوامر العقلية إلى الأعضاء لتحريكها. ولكن بماذا إذن يفسر جلنكس هذه العلاقة بين العقل والجسم، وهي ظاهرة تدل عليها التجربة دلالة

لا تقبل الشك ؟ يرى جلنكس أن هـذه العلاقة لا تتم إلا بتدخل الله في الأمر ، بما له من قوة مطلقة . فإذا ما انطبع على أعضاء الحس أثر جاءها من العالم الخارجي وتريد أن تنقله إلى العمّل ، أو عند ما يرغب العمّل في أن يحرك أحد أعضاء الجسد فإِن الله هو الذي يتمم هـذا أو ذاك بمعجزة منه ، أي دون أن يتصـل الجسم بالعمّل أو العمّل بالجسم فيما يريد أحدها أن ينقل إلى الآخر ، ولما كانت هذه الرابطة بين العقل والجسم معتمدة على المصادفة ، سمى المذهب بمذهب المصادفة أو الاتفاق Occasionalism — وقد هاجم رجال اللاهوت جلنكس صاحب هذه النظرية ، لأنها تجعل الله هو المنفذ المباشر لكل جريمة يقترفها الإنسان ، إذ يكفي أن يفكر الإنسان في ارتكاب جرم حتى يتوسط الله و يحمل الجسد على تأدية ما أراد له العقل جاء بعد جلنكس فيلسوف آخر هو نِكُولاًسْ مَالِبْرَانْشْ Nicolas Malebranche الذي ولد في باريس في اليوم السادس من شهر أغسطس سنة ١٦٣٨ ، وكان سـقامه وضعف بنيته داعيــة لانصرافه إلى :حياة التفكير والتأمل ، وقد طالع فما طالع وهو في سن السادسة والعشرين كتاب ديكارت « رسالة فى الإنسان » فانصرف على الفور إلى قراءة مؤلفات ذلك

الفيلسوف ودراسة آرائه دراسة تفصيلية دقيقة ، وأنفق في تلك الدراسة سنوات عشراً أخرج في نهايتها أشهر مؤلفاته وعنوانه: « De la Recherche de la verité « في البحث عن الحقيقة ولم يكد ينشر هذا الكتاب حتى ارتفع صاحبه إلى أوج الشهرة في أنحاء أوروبا ، ويقع هذا الكتاب في جزءين وقد أعيد طبعه في حياة مؤلفه ست مرات ، وله غير هـذا كثير من الكتب الميتافيزيقية واللاهوتية ولكنها أقل من الكتاب الأول خطراً وافق « مالبرانش » على النتائج التي وصـــل إليها سلفه « جلنكس » فأنكر معه إمكان الاتصال بين العقل والمادة ، ثم ذهب إلى أبعد من ذلك فأنكر أن أجزاء المادة تستطيع " أن يؤثر بعضها في بعض

دعا هذا الانفصال بين العنصرين أن يتساءل مالبرانش: ما سبيلنا إذن إلى معرفة قوانين الكون المادى ، بل مايدرينا أن هناك مادة على الإطلاق ؟ يثير مالبرانش هذا السؤال ثم لا يلبث أن يُدخل الله لحل المشكلة كما فعل جلنكس ، فيقول إن التأمل الباطني في أنفسنا يؤكد لنا أننا كائنات مفكرة ، وأن عقولنا مليئة بالأفكار ، ومن بين تلك الأفكار فكرة الله وهو الكائن الكامل كالاً مطلقاً ، وكذلك فكرة الامتداد

بكل ما يتفرع عنهـا من الحقائق الرياضية والفيزيقية . إننا لم نخلق هاتين الفكرتين ، وإذن فقد جاءتا إلى عقولنا من الله ، ومعنى ذلك أنهما كانتا في عقل الله قبل أن تحل في عقولنا ، وقل هذا في كل ما لدينا من أفكار محددة واضحة ، فجميعها من أصل إلهٰي . ولـكن هل وضع الخالق هذه الأفكار في كل نفس جزئية عند ولادتها ؟ كلا ، بل إنه لأقرب إلى سهولة الشرح وأوفى إلى البساطة أن نفرض بأن الأفكار الإلهية هي وحدها التي تتمتع بالوجود ، أعنى أن ليس هناك من أفكار إلا ما هو موجود في عقل الله ، وبأنحاد الإنسان بالله برى تلك الأفكار ويفهمها ، أي أننا نرى كل شيء في الله لا في نفوسنا ، ولكي نتمكن من هـ ذه الرؤية يجب أن نحيا وأن نتحرك ، بل وأن ندمج وجودنا في الله فيكون الله هو مستقر الأرواح جميعاً ، كَ أَن الْأَفَكَار هو مستودع الأجسام . ومعنى ذلك أن الأفكار لا توجد فينا إنما نحن الذين نوجد فيما يتألف من هذه الأفكار — في الله

إن الإنسان لا يعرف الأجسام المادية نفسها ، ولكنه يعرف مُثُلُهَا الفكرية الكائنة في الله . ولما كان هذا الكون له صورة فكرية تماثله تماماً وموجودة في الله — أمكننا

## معرفتها بمشاهدة تلك الصور الذهنية عنها

يقول مالبرانش: «إن العقل لا يفهم شيئاً ما إلا برؤيته في فكرة اللانهائي التي لديه، وإنه لخطأ محض أن نظن ما ذهب إليه فلاسفة كثيرون من أن فكرة اللانهائي قد تكونت من مجموعة الأفكار التي نكونها عن الأشياء الجزئية، بل العكس هو الصحيح، فالأفكار الجزئية تكتسب وجودها من فكرة اللانهائي، كما أن المخلوقات كلها اكتسبت وجودها من الكائن الإلهي الذي لا يمكن أن يتفرع وجوده عن وجودها. يستحيل أن يفهم العالم الخارجي بذاته، ولا يمكن فهمه إلا بإدراكنا إياه في الكائن الذي يحتويه، فإن لم نر الله فإننا لن نرى شيئاً آخر »

كان هذا المذهب الذي ارتآه ما لبرانش ، وخلاصته هذه العبارة : « إِن كُل شيء في الله » ، ممهداً لمذهب وحدة الوجود هي الذي دعا إليه خلفه « سبينوزا » ، بل إن وحدة الوجود هي النتيجة المنطقية التي تخرج من مذهب ما ابرانش ، ومن العجيب أنه حين نادي «سبينوزا» بمذهبه كان أشد معارضيه «مالبرانش» هذا — وكانا متعاصرين — مع أن سبينوزا لم يزد على أف استخلص النتيجة التي قصر مالبرانش عن استخلاصها من مقدماته استخلص النتيجة التي قصر مالبرانش عن استخلاصها من مقدماته

## <u> سبینوزا</u> Spinoza ( ۱۹۲۷ – ۱۹۲۷ )

\_\_ ولد باروخ سبينوزا في أمستردام من أسرة برتغالية يهودية أُلقت عصاها في هولندة بعد ماأصابها من نفي وتشريد بسبب عقيدتها الدينية الهودية التي شب علها الفيلسوف في عهد الصبا. وكان أبوه تاجراً ناجحاً ودَّ لو انخرط ابنه في سلك التجارة عسى أن يخلفه ، ولكنه نفر وأبي وآثر أن ينفق وقته في معبد الهود وما يتصل به ، ينكب على ديانة قومه وتار يخهم لعله يبث فيهما من روحه الشابة قبساً عمر ما غشاها من ظلام ، وما زال الفيلسوف الفتي منصرفا إلى ما أخذ نفسه به لا يفـتر ولا يني حتى أكبره رجال اليهودية الذين تقدمت بهم السن ، وأمَّلوا أن يكون من هذا الغلام ضوء ونهوض لجماعة اليهود ، ثيم لم يكد يفرغ «سبينوزا» من دراسة متن الدين حتى انتقل إلى شروحه ثم إلى كتب ابن ميمون ، وابن عنرا ، وحسداى بن شُروت ، ثم تناول بالدراسة فلسفة ابن جبريل الصوفية وفلسفة موسى القرطبي وغيرهم من فلاسفة اليهود بالأنداس قرأ هذا كله قراءة درس وتمحيص ، فامتلأت نفسه بما

حوت تلك الأسفار، واستوقف نظره كثير مماجاء بها من آراء، فلقد راعه ما ذهب إليه موسى القرطبي من وحدة الله والحكون واعتبارها حقيقة وإحدة ، وصادفته هـذه الفكرة نفسها في حسداى الذى ارتأى أن الكون المادى هو جسم الله ، ثم قرأ في ابن ميمون بحثاً في نظرية ابن رشد التي تزعم أن الخلود لايتعلق بالأشخاص والأفراد ، ولكن هذه الكتب التي قرأها بذرت في نفسه بذور الريبة والشك ، وأثارت في ذهنه من المسائل والمشاكل ما لم يستطع حلها ، فأبت نفسه المتطلعة إلا أن يقرأ ما قاله رجال الفكر في الديانة المسيحية عن الله وعن مصير البشر لعله مصادف عندهم ما يشفي غلته ، فبدأ يدرس اللغـة اللاتينية حتى استوعبها ، وعن طريقها استطاع أن يطالع تراث الفكر الأوربي ، سواء منه القديم والأوسط ، فدرس سقراط وأفلاطون وأرسطوكما درس فلسفة الذريين التي صادفت منه إعجابًا عظما ، وطالع الفلاسفة المدرسيين وأخذ عهم كثيرًا من مصطلحاتهم الفلسفية ، كما اقتبس منهم طريقتهم الهندسية في استخدام البدائه والتعاريف والقضايا والبراهين والنتأيج وما إلى هذه من طرق البحث في الهندسة . كذلك درس فلسفة « برونو » ذلك الثائر العظيم الذي أنفق حياته في التجوال من بلد إلى بلد،

والانتقال من عقيدة إلى عقيدة ، باحثاً دهشاً مرتابا ، والذي حكمت عليه محكمة التفتيش آخر الأمر أن 'يقتل « من غير أن راق دمه » أي أن نُحرق حيًّا . وأول ما استرعى نظر سبينوزا من آراء « برونو » هي فكرته عن وحدة الوجود : فكل الحقيقة واحدة في عنصرها ، واحدة في علتها ، والله وهذه الحقيقة شيء واحد . كذلك أرتأى برونو أن العقل والمادة شيء واحد ، فَكُل ذرة ثما تتألف منه الحقيقة مركبة من عنصر مادي وعنصر روحي قد امتزجا بحيث لا يقبلان التجزئة والانفصال. وموضوع الفلسفة هو أن تدرك وحدة الوجود في تعدد مظاهره ، وأن ترى العقل في المادة والمادة في العقل. وقد كان لهذه الفلسفة أثر عظم في سبينوزا

نعم أثركل أولئك في فيلسوفنا أثراً كبيراً ، ولكنه فوق ذلك كله مدين لديكارت بكثير من فلسفته وتفكيره ، فقد استوقفه ما ذهب إليه ديكارت من أن الوجود ينحل إلى عنصرين ، فالمادة كلها تنطوى تحت عنصر متجانس ، والعقل كله يندرج تحت عنصر آخر متجانس ، ولقد أثار هذا التقسيم من سبينوزا نزعة أصيلة فيه نحو التوحيد ، وأبى إلا أن يكون الكون بكل ما فيه عنصراً واحداً . كذلك استرعى نظره من

فلسفة ديكارت تفسيره للعالم كله ، ما عدا الله والنفس ، بالقوانين الآلية والرياضية - وهي فكرة بدأت عنـ د برونو وجاليليو ، ولعلها كانت صدى لتقدم الصناعة الآلية في المدن الإيطالية. فقد زعم «ديكارت» ، كما زعم «أنا كسجوراس» قبله بألغي عام ، أن الله قد دفع العالم دفعةً واحدة منذ البداية ، كانت نتيجتها كل هذه الحركات التي تطرأ على الأجسام المادية كائنة ماكانت، فكل حركة من حيوان أو إنسان إن هي إلا نتيجة حتمية آلية لتلك الدفعة الإلهية الأولى . وإذن فالعالم كله بما فيه مر أجسام آلة تسير مجبرة ، ولكن خارج هذا العالم الآلى إلهًا ، كما أن داخل جسم الإنسان روحًا . وهنا وقف ديكارت فجاء سبينوزا وتناول الكونكله مادةً وروحًا وخالقاً ومخلوقاً ، وصبّ الجميع في وحدة لا تنقسم ولا تتجزأ

تلك كانت المصادر العقلية التي استقى منها سبينوزا فلسفته ، ذلك الفيلسوف الذي كان يبدو رضيا وادعاً وفي صدره أتون مستعر لا يهدأ ولا يستقر ، وقد سيق في سنة ١٦٥٦ الى محكمة من آباء الكنيسة اليهودية ، قسأله هؤلاء : أصحيح أنك زعمت لأصدقائك أن لله جسداً — هو العالم ؟ ولا ندرى بماذا أجاب ، ثم أصدروا حكمهم عليه بالكفر والحرمان بعد أن أغروه براتب

سنوى قدره خمسائة جنيه على أن يظهر للناس بمظهر الخاضع للكنيسة والمؤمن بدينه وعقيدته ، فرفض منحتهم في إباء

## اعتزاله وموته :

قضت الكنيسة اليهودية بفصل سبينوزا ومقاطعته فقابل الرجل هذا القضاء بصدر رحب وعنه صليب ، وألق ببصره فإذا هو وحيد طريد لا يخالط أحداً ولا بخالطه أحد ، فحزت في نفسه مرارة الموقف ، حتى إنك لتراه في كل ما كتب جادًّا صارماً لا تعرف الفكاهة سبيلاً إليه . ولقد ظل يحمل لرجال الدين المقت والبغض لما رأى فيهم من جهالة وحمق. يقول عنهم في كتابه « الأخلاق » : « إن هؤلاء (المفكرين) الذين عيلون إلى البحث في أسباب المعجزات لكي يتفهموا جوانب الطبيعة تفهم الفلاسفة ، والذين لا يرضون لأنفسهم أن يُحدِّقوا فيها مدهوشين كما يفعل المغفلون ، أقول إن هؤلاء سرعان ما يُعتبر ون ملاحدة فجرة . على حين أن من يَحْكُم عليهم بهذا هم أولئك الذين يمجدهم الدهاء على أنهم شراح للطبيعة والآلهة . و إنهم ليعلمون أنه إذا ما انمحت ظلمات الجهالة زالت على الفور تلك الدهشــة كما يعلمون أنها الوسيلة الوحيدة للاحتفاظ بسلطانهم »



سبينوزا في الطريق، منبوذاً من الناس

ولكن سبينوزا لبث منبوذًا من قومه ، حتى إنه ذات ليلة بينا هو يسير في الطريق إذ انقض عليه مأفون أخذته حمَّى الورع الأحمق ، وطعن الشاب الفيلسوف بخنجره لعله يتقرب بدمه إلى -الله ، فانطلق سبينوزا يعـــدو سريعاً وقد أصابه الغر بجرح في عنقه ؛ وانتهى فيلسوفنا بعد هذه الحادثة إلى رأى حاسم ، هو أنه لا يستطيع أن يحيا حياة الفلسفة التي يريد إلا إذا اعتزل العالم وعاش وحيـداً آمنا ، فيسبح بفكره في الـكون كيف شاء ؟ لذلك استأجر غرفة هادئة في الطابق العلوى من منزل منعزل عن مدينة أمستردام ، واستبدل باسمه « باروخ » اسماً آخر يتنكر به هو « بندكت » Benedict ، وكان يكسب قوته بادى ا الأمر من تعليم الأطفال في إحدى مدارس المدينة ، ثم اشتغل إ بعد ذلك بصقل العدسات الزجاجية ، وهي مهنة كان قد تعلمها أيام حياته في الجماعة اليهودية ، إذ يحتم قانون اليهود أن يحترف كل طالبِ حرفة يدوية لعقيدة عندهم هي أن الإنسان لا يكون فاضلاً إلا بالعمل

مُضْت سنوات خمس انتقل بعدها صاحب الدار التي كان «سبينوزا » يقيم بها إلى بلد قريب من ليدن Leyden ، فرافقه الفيلسوف ، لما كان قد توشج بينهما من روابط الحب والإئتلاف ،

ولا يزال المنزل الجديد الذي هبطاه قائماً حتى اليوم ، ولا يزال الطريق إليه يحمل اسم هذا الفيلسوف العظيم . في هـذه الدار قضى « سبينوزا » أعواماً يعيش عيشاً غليظاً خشناً ، ولكنه في تلك الفترة من حياته سما بفكره وسما حتى بلغ أسمىالذرى ، وكثيراً ما كان يقضى في غرفته أياماً ثلاثة يسبح في تأمله دون أن يرى أحداً ، سوى الخادم الذي يقدم إليه طعامه المتواضع . واستأنف «سبينوزا» في بلده الجديد عمل العدس الزجاجي لكسب عيشه، ولكنه لم يستفد من صناعته هذه إلا أخشن العيش، فقد أسلم نفسه للحكمة التي اختصها بحبه وقلبه حتى انتهى إلى فشل ذريع فى حياته العملية كاد يعجزه عن أن يقيم أوده ، ولكنه كان في بساطة عيشه سعيداً هانئاً لما كان يصادفه من لذة بالغة في التفكير ، وقد أجاب رجلاً نصحه أن يدع التفكير وأن يؤمن بالوحي في غير تردد ولا عناء ، بقوله : « إنني أيقنت في بعض الأوقات أن النتائج التي وصلت إليها بعقلي الطبيعي باطلة ، ولكن ذلك لن يزيدني إلا اقتناعاً بالعقل ، لأنني سعيد في عملية التفكير نفسها » نعم ،كان فيلسوفنا سعيداً في تفكيره ، لا يعبأ بزخرف الحياة كثيراً أو قليلاً ، ولعله أسرف في تقشفه حتى كان لا يرتدى من الثياب إلا رداء قذراً رثا تمجه العين ، ويروى فى ذلك أن كبيراً من كبراء الدولة قصد إليه يوماً ليراه ، فألفاه فى كساء قذر ، فامتعض وأنحى على الفيلسوف باللائمة ، ثم منحه رداء جديداً ، فأجابه «سبينوزا» قائلاً إن الرجل لايسمو به رداء جميل ، واعتذر عن الهبة بقوله إنه لا يُعقل أن يُلف شيء تافه فى غلاف ثمين

قضی سبینوزا فی رینسبرج Rhynsburg سنوات خمساً كتب فيها رسالته الصغيرة « في تحسين العقل » كما كتب كتابا الكتاب في سنة ١٦٦٥ ، ولكنه لبث عشرة أعوام دون أن يذيعه في الناس ، وذلك خشية أن يصيبه من السجن والتعذيب ما أصاب رجلاً نشر سنة ١٦٦٨ كتاباً يحوى آراء مماثلة لما أثبته «سبينوزا» في كتابه ، فكان جزاؤه الحكم عليه بالسجن سنوات عشراً لم يتمها ومات في خلالها ، وقد ظن فيلسوفنا أنه مستطيع نشر كتابه فى أمستردام حيث الآراء مكفولة حريتها نوعاً ما ، ولكنه لم يكد يحل بالمدينة حتى ذاع بين الناس أن «سبينوزا » سيصدر كتابا يحاول فيه أن يقيم الدليل على إنكار الله ، ويقول «سبينوزا» في خطاب أرسله لأحد أصدقائه : « . . . يؤلمني أن أقول إن كثيراً من الناس قد تقبل الإشاعة

على أنها حقيقة ، وأن بعض رجال الدمن قد انتهز هذا الموقف فشكوني إلى الأمير و إلى رجال الدولة ... فلما جاءني هذا النبأ من بعض المخلصين من أصدقائي الذين أكدوا لي أن رجال الدين يتر بصون بي في كل مكان ، أزمعت ألا أنشر الكتاب حتى يحين الوقت الملائم » . وشاء الله ألا يصدر كتاب « الأخلاق » وهو خير ما أنتجه الفيلسوف إلا بعد موته ، إذ نشر في سينة ١٦٧٧ مضافاً إليه رسالة في « السياسة » لم يتمها . وكانت كل هذه الكتب مسطورة باللاتينية لأنها كانت لغة الفلسفة والعلم في أوروبا في القرن السابع عشر . وقد وجدت له بعد موته رسالة أخرى غير ما ذكرنا أسماها « رسالة موجزة في الله والإنسان » أراد بها فيما يظهر أن تكون مقدمة تمهيدية « للأخلاق » ، وأما الكتب التي نشرها في حياته فهي «أصول الفلسفة الديكارتية» و «رسالة في الدين والدولة » وهذه الأخيرة صدرت خلواً من اسم المؤلف ، فحرمت الحكومة بيعها ، وكان ذلك عاملاً على ذيوعها متسترة وراء عنوانات مختلقة ، فسماها بعض الناشرين «رسالة طبية » وسماها آخرون «قصـة تاریخیة» وهکذا ، وقد تصدی لتفنید هـذا الكتاب عشرات من الكُتَّاب، وأطلق بعضهم على سبينوزا،

بعد أن عرف أنه المؤلف المتنكر ، «أنه أفجر ملحد شهدته الأرض » ، كما تبرع فريق كبير من الكاتبين برسائل بعثوا بها إلى الفيلسوف يقصدون هدايته ورده إلى حظيرة الإعمان ، نسوق منها مثلاً رسالة جاءته من ألبرت برج Albert Burgh وقد كان تلميذاً سابقاً لسينوزا: «لقد زعمت أنك وجدت الفلسفة الصحيحة آخر الأمر. فكيف عرفت أن فلسفتك أصدق مما ذُرس في العالم من قبل ، ومما يدرس الآن ، ومما سيدرس فى الأيام المقبلة من فلسفات ؟ ولندع ما قد تنتجه الأيام المقبلة ، فهل اختبرت الفسلفة كلها ، قديمها وحديثها ، انتي يدرسها الناس في الهند وفي أنحاء الدنيا جميعاً ؟ و إذا ســلمنا أنك قد اختبرتها اختماراً صحيحاً ، فمن أدراك أنك قد تخيرت منها أصها ؟... كيف تجرؤ أن تضع نفسـك فوق رجال الدين جميعاً والأنبياء والقديسين والشهداء والأطباء ومعلمي الكنيسة ؟ ألا إنك لإنسان منكود ، ودودة تسعى على الأرض ، نعم إنك جثة وطعام للدود ، فكيف تعارض الحكمة الخالدة بكفرك اللهين ؟ عـلام بنيت هذا المذهب الأحمق المأفون الأسيف ؟ أي غرور شيطاني دفعك أن تصدر حكما في المعجزات التي يعترف الكاثوليك أنفسهم بأنها فوق العقول ... » فأجاب سبينوزا عن ذاك الخطاب بهذا الجواب:

«أنت يامن تزعم أنك قد وجدت آخر الأمر أصدق الأدباء وأحسن المعلمين ، ثم قصرت إيمانك عليهم ، كيف عرفت أنهم أحسن من علموا الأديان من قبل ، ومن يعلمونها اليوم ، ومن سيعلمونها منذ اليوم ؟ هل اختبرت كل هذه الديانات قديمها وحديثها ، التي يتعلمها الناس هنا وفي المند وفي أصقاع الأرض جميعاً ؟ وحتى لو سلمنا أنك قد اختبرتها اختباراً صحيحاً ، فمن أدراك أنك قد تخيرت منها أقومها »

ولكن إلى جانب هؤلاء الساخطين ، كان للفيلسوف طائفة كبيرة من المعجبين به المقدرين نبوغه ، ومنهم من أوصى له بقدر كبير من ماله لينفق منه عن سعة ، ويكنى أن تعلم أن بين هؤلاء المعجبين لو يس الرابع عشر الذى أجرى على الفيلسوف راتباً سنويا ، وفى مقابل هذا العطف أهدى سبينوزا إليه أحد كتمه الخالدة

ولما كان عام ١٦٦٥ انتقل «سبينوزا» إلى إحدى ضواحى لاهاى ولبث بها خمس سنوات ثم انتقل إلى لاهاى نفسها ، حيث أقام بها ، و بعد عامين (سنة ١٦٧٢) هاجم جيش فرنسى أرض هولندة وحاصر لاهاى ، ولم يكد يستقر الجيش الفرنسى

الفاتح حتى دعا قائدُه «سبينوزا» أن يزوره في معسكره لكي يقدم الله الراتب الذي أجراه عليه ملك فرنسا ، ولكي يقدم إليه فريقاً من المعجبين بفلسفته ممن كانوا برفقة الجيش ، فلم يتردد الفيلسوف في إجابة الدعوة إذ لم يكن له شأن بالخصومة التي تنشب بين الدول ، بل إنه كان يرفض أن ينتسب إلى وطن من الأوطان و يعد نفسه «أورو بيا» ، فلما عاد إلى المدينة بعد زيارته للقائد الفرنسي ، ذاعت في الناس أنباء الزيارة فاحتشد الناس غاضبين يريدون به سوءاً وشرا ، ولكنهم ما لبثوا أن تفرق شملهم في هدوء وسكينة ، إذ علموا أن الرجل فيلسوف لا يزج بنفسه في معمعان الخصومة والعداء

وقضى «سبينوزا» نحبه سنة ١٦٧٧ ولم يتجاوز الرابعة والأربعين، بعد أن أضناه مرض السل الذي ورثه عن أبويه، ولم يكن فيلسوفنا يخشى الموت الذي كان يحس به يدنو إليه بخطوات سراع، وإيما كان يخشى أن يضيع كتابه «الأخلاق» الذي لم يجرؤ على نشره بنفسه، وكان هذا الكتاب يقع من نفسه موقعاً حسنا، لأنه بلغ فيه الذروة، فوضعه في قمطر صغير مقفل، وأعطى مفتاح القمطر إلى صاحب الدار، راجياً له أن يسلمه بعد موته إلى صديق له هو Jan Reiuwertz وكان ناشراً في أمستردام، ليقوم بنشر الكتاب

وفى يوم الأحد العشرين من فبراير ، ذهبت الأسرة التى كان يساكنها سبينوزا إلى الكنيسة لأداء صلاتهم ، ولم يبق معه فى الدار إلا صديقه الطبيب مير Meyer فلما عاد رب الدار وأسرته من الكنيسة ألفوا الرجل ملتى بين ذراعى صديقه جثة هامدة ، فوقع نبأ موته من أكثر الناس موقعاً ألياً ، فقد أحبته العامة الساذجة لوداعته ، وأجله العلماء لحكمته ، وسار الناس من كل طبقة وراء نعشه يشيعونه إلى مقره الأخير

## كتبه وفلسفته:

(۱) رسالتم في الربن والرول: قد تكون هذه الرسالة أقل كتب الفيلسوف لذة لنا اليوم ، ولعل أول ما دعا إلى التصغير من قيمتها أن سبينوزا قد قتل فيها موضوعه بحثاً ووضعه إيضاحاً لم يعد بعده قول لقائل ، والكاتب الذي هذا شأنه لابد أن تنحدر آراؤه إلى أوساط المثقفين فتصبح في اعتبارهم أدنى إلى الابتذال ، لأنها فقدت كل ما يدعو إلى مواصلة البحث والتفكير من غموض وخفاء ، ولقد أصيبت كتب قولتير بما أصيبت به رسالة سبينوزا في الدين والدولة لإسرافهما في التدليل والتوضيح وأساس هذا الكتاب هو أن لغة الإنجيل قد جاءت وكلها

مجازات واستعارات ، وهــذا التزويق البياني متعمد فيه ، أولاً بسبب النزعة الشرقية إلى الأدب الرفيع وميله إلى تزويق اللفظ ، وثانياً لأن الأنبياء والقديسين لا بد لكي يحملوا الناس على اعتناق مذاهبهم أن يثيروا الخيال ، ولذا تراهم يبذلون وسعهم لطبع أنفسهم وكتبهم بطابع الشعب الذي يعيشون فيه « فقد كتب كل كتاب منزل لشعب بعينه أولاً ، وللجنس البشرى كله ثانياً ، فيجب إذن أن يلائم ما فيه عقلية الشعب ما وجد السبيل إلى ذلك » . إن الكتب المنزلة لا تفسر الأشياء بأسبابها ، ولكنها ترويها بأسلوب يؤثر في نفوس الناس وخاصة جمهورهم ، لكي تحملهم على التفانى فى العقيدة « فليس موضو ع الكتاب المزل إقناع العقل ، بل جذب الحيال والسيطرة عليه » ولهذا يكثر فيه ذكر المعجزات « يظن الدهاء أن قوة الله وسلطانه لا يتجليان في وضوح إلا بالحوادث الخارقة التي تناقض الفكرة التي كونوها عن الطبيعة . . . إنهم يحسبون أن الله يكون معطلاً ما دامت الطبيعة تعمل في نظامها المعهود ، وعكس ذلك صحيح أيضاً ، أي أن قوة الطبيعة والأسباب الطبيعية هي التي تتعطل ما دام الله فعالاً ، وهكذا هم يتخيلون قوتين منفصلة إحداها عن الأخرى : قوة الله وقوة الطبيعة » (وهنا نلمس أساس فلسفة

«سبينوزا» ، وهو أن الله وسيرالطبيعة شيء واحد ) و يميل الإنسان إلى العقيدة بأن الله يحطم النظام الطبيعي للحوادث من أجلهم ، فترى اليهود يعللون إطالة النهار وتأخير غروب الشمس بأنها معجزة تثبت أنهم شعب الله المختار ، ولو قال موسى لقومه إن البحر الأحمر قد انحسرت مياهه بسبب الرياح الشرقية لما كان لقوله أثر في نفوسهم ، ولعل منزلة الأنبياء والقديسين التي يمتازون بها عن الفلاسفة والعلماء ترجع إلى حد كبير إلى أسلوبهم البياني الساحر الذي ينطقون به مدفوعين بما تكنه صدورهم من حماسة لمذهبهم

يقول سبينوزا إنه لو فسر الناس الإنجيل على هذا الأساس لما وجدوا فيه شيئاً يناقض العقل ، أما إذا تمسكوا بحرفيته فهم لا شك مصادفون كثيراً من الأخطاء والمتناقضات ، أما التفسير الفلسني فيكشف فيه — وراء أستار البيان والشعر — فكراً عميقا ويعتبر «سبينوزا» اليهودية والمسيحية ديناً واحداً فلا فرق بين هذه وتلك على شرط أن يُستل الكره من صدور الدهاء ، وأن يستخرج التفسير الفلسني لب العقيدتين المتنافستين «كم أدهشني أن أرى قوماً يفاخرون بتعاليم الديانة المسيحية — وأعنى أدهشني أن أرى قوماً يفاخرون بتعاليم الديانة المسيحية — وأعنى أبها الحب والسعادة والسلام والعدل والإحسان إلى الناسجيعاً —

يقاتل بعضهم بعضاً وفي نفوسهم كل هذا الغل . . . حتى أصبح الكره — دون ما يعلِّمون من فضائل ــ هو المقياس الصحيح لعقيدتهم » و يعتقد « سبينوزا » أن الهود لم يحتفظوا ببقائهم إلا بسبب اضطهاد المسيحية لمم ، إذ أكسبتهم عنالتهم تماسكا وعملاً على استمرار, وجودهم ، ولو لم ينبذ المسيحيون اليهود لخالط هؤلاء شعوب أوروبا وانمحوا فيها ، وليس ثمت ما يبرر التنافر والتناكر بين المسيحيين واليهود إلا التعصب الذمم . ويرى «سبينوزا» أنأول سبيل لحسن التفاهم هو أن يفهم المسيح فهماً صحيحاً ، فهو ينكر بتاتاً تأليه المسيح ويصر على أنه قبل كل شيء إنسان من البشر: « إن حكمة الله الخالدة قد تجلت في الأشياء كلها ، ولكنها تمثلت في عقل للإنسان بصفة خاصة ، وفى يسوع المسيح بصفة أخص » فلو تخلصت هـذه الشخصية المتازة من كل ما يشوبها من خرافات لا تؤدى إلا إلى الحصومة والنزاع ، لجذبت حولها الناس جميعاً ، ولكانت عنواناً تتحد باسمه الدنيا بعد أن مزقتها حروب السيف والقلم وتعيش في طمأنينة وسلام

The Improvement of the اصرح العقل (۲) اصرح العقل intellect : يستهل سبينوزا كتابه هـذا بفصل هو من آيات

الأدب الفلسني . يحدثنا فيه عما دفعه إلى اعتناق الفلسفة دون ما العداها فيقول: « بعد أن عامتني التحرية أن كل ما يحدث في الحياة العادية عبث وباطل ، ورأيت أن الأشياء التي كنت أخشاها وكانت تخشاني ليس فيها خير أو شر إلا بمقدار ما يتأثر بها العقل ، اعتزمت أخيراً أن أبحث عما إذا كان هنالك شيء يصح أن يكون خيراً بحق ، و يمكن للعقل أن يتأثر به إلى حد يستغني به عن كل شيء آخر ، أقول إني اعتزمت أن أرى هل أستطيع أن أكشف وأن أبلغ المقدرة على التمتع بالسمادة السامية الدائمة الأبدية . . . لقد وجدت في الشرف والثراء حسنات كثيرة لنا . . . وأنه كلما ازداد ما علكه الإنسان من أيهما ازدادت سعادته ، وازداد تبعاً لذلك تحمساً للاستزادة منهما ، ولكن إن خاب أمل الإنسان فيهما يوماً ، أحس في نفسه أعمق الألم. وفي الشهرة كذلك هذا النقص العظيم ، فإن نحن نشــدناها وجب علينا أن نوجه حياتنا في طريق يتفق ورضى الناس، متجنبين ما يكرهونه، ملتمسين ما يبعث فيهم السرور . . . . ولكن العقل لا يظفر بسعادته التي لا يشوبها الأَلْمُ إِلاَ إِن تُوجِه بحبه نحو شيء خالد غير محدود . . . إِن الخير الأسمى هو معرفة الاتحاد بين العقل وسائر الطبيعة كلها . . . . وكلما ازداد العقل علماً ازداد فهماً لقواه ولنظام الطبيعة ، وكلما ازداد فهماً لدوافعه وقواه ازداد مقدرة على توجيه نفسه ، وعلى أن يضع القوانين لنفسه ، وكلما ازداد فهماً لنظام الطبيعة ازداد تمكناً من تحرير نفسه مما لا فائدة فيه ، وتلك وحدها هى سبيل السعادة »

إذن فالعلم قوة وحرية ، والسعادة الدائمة هي في تحصيل المعرفة ولذة الفهم ، وهنا تجابه سبينوزا مشكلة عويصة معقدة ، هى : كيف أعلم أن ما حصلت من معرفة هي معرفة صحيحة ؟ ومن يدريني أن حواسي صادقة فيم تنقل إلى الذهن من علم ، وأن عقلي أمين على النتائج التي يستخلصها من أشتات الأحاسيس التي تقدمها له الحواس ؟ إنه لجدير بنا حقا أن نختبر العربة قبل أن نسلم أنفسنا لها ، فإن وجدنا بها عيباً أو نقصاً تناولناه بالإصلاح ، تفادياً لما قد يؤدي إليه من خطر ، « فقبل كل شيء يجب علينا أن نفكر في طريقة لإصلاح العقل وتنقيته » و يجب أن نفرق بين أنواع المعرفة كى لا نأخذ إلا أقومها وأوثقها فأول أنواع المعرفة هو ما جاء عن طريق الإشاعة ، كعلمي بتاریخ میلادی ، وثانیها التجربة الغامضة الناقصة ، کان یعلم الطبيب علاجا ، لا لأنه نتيجة لتجارب علمية مؤكدة ، والكن

لأن ذلك العلاج المعين ينجح «عادة». وثالث أنواع المعرفة هو ما نصل إليه بطريق الاستدلال والاستنتاج ، كأن نعتقد بكبر الشمس لأننا شاهدنا أن الأشياء جميعاً يصغر ظاهر حجمها كلما نَأْت عن الرائي ، وهذه المعرفة أرقى من النوعين الأولين ، ولكنها مع ذلك عرضة للتغيير والتبديل، وأسمى ألوان المعرفة نوع رابع هو ما ندركه بالبداهة ، كأن نعلم على الفور أن ٦ هو المدد المحذوف في النسبة الآتية ٢:٤ = ٣: س، أو كما ندرك أن الكل أكبر من الجزء ، ويعترف « سبينوزا » نفسُه أن ما عرفه هو من هذا الضرب قليل ، وهذه المعرفة البديهية هي إدراك الأشياء في علاقاتها الأبدية ، و يصح أن يكون هذا تدريفاً للفلسفة كما يراها ، فالعلم البديهي إذن يحاول أن يرى وراء الأشياء والحوأدث التي تقع تحت حواســه قوانينها وعلاقاتها الخالدة ، إذ يفرق «سبينوزا» بين النظام الزائل المؤقت - وأعنى به عالم الأشياء والحوادث — و بين النظام الخالد ، وهو عالم القوانين التي تسير وفقها تلك الأشياء والحوادث

البراهين الهندسية ، رجاء أن تتضح أفكاره وضوح نظريات الهندسة ، فكانت النتيجة أن جاء الكتاب موجزاً غامضاً ، يعسر فهمه على الكثرة الغالبة من القراء المستنيرين ، ويزيده غموضاً أن فيلسوفنا لم يجر في استعال المصطلحات الفلسفية مجرى غيره من الفلاسفة ، بل غيّر فيها و بدّل كم فان مجدى عليك شيئاً أن تقرأ كتاب «الأخلاق» كما تقرأ سائر الكتب، بل لا بد لك أن تقف عند كل سطر وكل عبارة وقفة طويلة لتسيغ معناها(١) ، فقد أبي الفيلسوف إلا أن يضغط فكر العصر كله في مائتي صفحة كتبها بطريقة كتابة النظريات الهندسية، فجاء كل جزء من أجزاء الكتاب معتمداً على ما سبقه ، و إذن فلن تفهم من الكتاب شيئاً إلا إذا قرأته كله وفهمته كله حق الفهم ، وعن ذلك يقول «سبينوزا» في هذا الكتاب نفسه : « هنا سيرتبك القارئ بغير شك ، وسيذكر أشياء كثيرة ستنتهى به إلى الوقوف والحيرة ، و إنى لهذا أرجوه أن يسير معي في تؤدة ، وألا يكون لنفسه حكما على هذه الأشياء إلا إذا

<sup>(</sup>۱) يسمى بعض الكتاب سبينوزا « فيلسوف الفيلسوف » أى أنه هو الفيلسوف الذى بلغ من تعقيد كتابته حدا بعيداً بحيث لو قرأه فيلسوف أخر لارتبك واضطر إلى التفكير العميق لكى يفهمه

فرغ من قراءة الكتاب كله » ، وها نحن أولاء نتناول بالشرح الموجز ما جاء في هذا الكتاب :

Mative & Sol : die: )

يذهب «سبينوزا» إلى أن في الكون حقيقة شاملة يسميها جوهراً Substance ، وليس يعنى بهذه الكلمة مدلولها المباشر الذي يفهم منها، وهو مادة الشيء أو عنصره ، كقولنا مثلاً إن الخشب مادة هذا القلم ، ولكنه يقصد بها الحقيقة الكائنة وراء الأشياء التي تقع تحت الحس فأعراض زائلة فانية ، فأنت وجسدك وأفكارك وعشيرتك ونوعك الإنساني وأرضك التي تعيش عليها، إن هي إلا أعراض زائلة ، تنم عن حقيقة خالدة كامنة فيها ، فقد يزول الشي ويفني ، ولكن الحقيقة التي تتمثل فيه باقية لا تخضع لزوال أو فناء

وهو يرى أن للطبيعة أو الـكون مظهرين ، فهي فعَّالة

<sup>(</sup>۱) إذا حللناكلة Substance إلى أصولها وجدنا أنها تتألف من Sub ومعناها تحت و Stance ومعناها يقف ، وإذن فمعنى الكلمة الأصلى « ما يقف تحت شئ آخر » أو « الدعامة » وفي هذا المعنى بالضبط يستعمل سينوزا الكلمة

منشئة خالقة من ناحية ، وهي منفعلة مخلوقة من ناحية أخرى ، فأما هـذا الجانب المنفعل فهو الدنيا وما تحوى من غابات وهواء وماء وجبال وحقول وما إلى هؤلاء من صور حسية لا تقع تحت الحصر ، وهذه الطبيعة كلها هي مرني إنتاج الجانب الفعّال وخلقه ، و إذن فني الكون قوة تخلق هي ما يسميها «جوهراً» (Substance) و بعبارة أخرى هي الله ، وفيه أشياء مخلوقة هي (الأعراض » (Modes) أو العالم

من ذلك نرى أن «سبينوزا» يقسم الكون إلى جوهم وعرض ، إلى قديم وحادث ، إلى الله والعالم المحسوس ، أما الجوهم أو الله فهو حقيقة لا مادة لها ، بخلاف عالم الأشياء . ولنوضح فكرة «سبينوزا» بهذه الرسالة الآتية :

« إنى أتصور الله والطبيعة فى صورة تخالف كل المخالفة الصورة التى يرسمها المسيحيون المتأخرون المحدّثون عادة ، إننى أعتقد أن الله هو السبب الكامن للأشياء كلها . . . إنى أزعم أن كل شيء كامن فى الله ، وكل شيء يحيا و يتحرك فى الله ، ولا شيء يحيا و يتحرك فى الله ، وإنى متفق فى ذلك مع القديس بولس الموس Ppul . . . ومن الخطأ الجسيم أن يقول قائل إننى أريد أن أبين أن الله والطبيعة شيء واحد . . . والقائلون عنى بذلك يفهمون من لفظ الطبيعة كمتلة واحد . . . والقائلون عنى بذلك يفهمون من لفظ الطبيعة كمتلة

معينة من المادة المجسَّدة — كلا ، لست أُريد أن أقول شيئاً كهذا »

إنما يريد «سبينوزا» أن قوانين الطبيعة وأوامر الله الخالدة شيء واحد بعينه ، وأن كل الأشياء تنشأ من طبيعة الله اللانهائية ، كما ينشأ من طبيعة المثلث أن زواياه الثلاثة تساوى قائمتين . أى أن الله بالنسبة إلى العالم كقوانين الدائرة بالنسبة إلى الدوائر كلها . الله هو القانون الذي تسير وفقه ظواهر الوجود جميعاً بغير استثناء أو شذوذ ، فهذا الكون المجسد من الله بمنزلة الجسر (الكوبري) من قوانينه الرياضية والميكانيكية التي بني على أساسها ، إذ القوانين هي جوهر الجسر وقوامه إن زاات الدك الجسر على الأثر

كثيراً ما يخطئ الناس فهم فلسفة «سبينوزا» التي توحد بين الله والطبيعة ؛ فيذهب بهم الظنأن «سبينوزا» يريد بذلك أن يصغر من شأن الله فينزل إلى مرتبة الطبيعة ، والواقع كا يقول هو: « إنني في حقيقة الأمر لم أهبط بمنزلة الإله إلى مستوى الله » الطبيعة ، بل رفعت الطبيعة إلى مستوى الله »

و يقول الدكتور وُلْف Dr. Wolf في مقاله الذي كتبه عن « سبينوزا » في دائرة المعارف البريطانية : « بدل أن تكون

الطبيعة في ناحية ، وأن يكون إله فوق الطبيعة في ناحية أخرى ، فقد ذهب «سبينوزا» إلى أن للحقيقة عالما واحداً ، هو الطبيعة والله في آن واحد ، وليس في هذا العالم مكان لما فوق الطبيعة ، وهذه النزعة الطبيعية من «سبينوزا» يَفسُد معناها لو بدأ القارئ بفكرة مادية سخيفة عن الطبيعة ، و بذلك يتوهم أن «سبينوزا» قد حقّر من شأن الله ، والحقيقة أنه ارتفع بالطبيعة إلى مرتبة الإله بأن تصور أن الطبيعة هي الحقيقة كاملة ، هي «الواحد» وهي «الكل» . . . والواقع أن الله والطبيعة ينطبق أحدها على الآخر إذا تصورنا أن كلا منهما هو الكائن الكامل الذي أوجد نفسه بنفسه »

إن إرادة الله وقوانين الطبيعة اسمان يطلقان على مسمى واحد ، وإذن فكل ما يقع للعالم من أحداث إن هو إلا نتيجة آلية لقوانين الطبيعة الثابتة ، أى أنها نتيجة لإرادة الله التي لا يطرأ عليها تغير ولا تبدل ، وليست هذه الآلية تقتصر على المادة والجسم فقط كما ذهب «ديكارت» ، إنما هي في زعم «سبينوزا» تمتد فتشمل الله والعقل على السواء . إن العالم مجبر مسيّر في طريق معلومة مرسومة ليس عن السير فيها من محيص ، ذلك لأن قوانين الطبيعة — أى إرادة الله — لا تتبدل ولا

تتغير ، وهي لا بد أن تنتج نتائجها من غير نظر إلى الإنسان ورغبته ، فمن أفدح الخطأ أن نظن أن حوادث العالم تدور حول محور الإنسان، وأنها دُبِّرت تدبيراً لكي تنتهي إلى غاية يريدها، إذ من الوهم أن نضع البشر في مركز العالم ، ولعل أساس الأخطاء التي زُلّ فيها كثير من الفلاسفة هو إدخال المقاييس البشرية في سير العالم ، ومن هنا نشأت مسألة الشر ، ناسين أن الله فوق خيرنا وشرنا ، وأن الخير والشر نسبيان يتبعان أذواق البشر وأغراضهم . يقول « ســبينوزا » إن الإنسان يحكم أحياناً على حوادث العالم بأنها عبث أو شر ، لأنه لا يرى الكون إلا من جانب واحد ، فهو جاهل بنظام الطبيعة وقانونها الشامل وتماسكها وتكوينها كلاّ واحداً ، وهو يريد أن تجيء الأشياء وفق ما يبغى ، مع أن ما يحكم عليه الإنسان بالشر ليس شرًّا بالنسبة إلى قانون الطبيعة ونظامها ، فالخير والشركلتان لا تدلان على شيء إيجابي ، بل ها آراء شخصية لتغيّر بتغيّر ظروف الإنسان ، ولا تعترف بهما الحقيقة الخالدة ، وأول هذا في القبيح والجيل ، إذ ها كذلك أمران اعتباريان لا يدلان على حقيقة واقعة « إنني لا أعزو للطبيعة جمالاً ولا قبحاً ، ولا أنسب إليها نظاماً أو تهويشاً ، فإن الأشياء لا يمكن أن تسمى جميلة

أو قبيحة ، أو أنها حسنة الترتيب أو سيئته إلا بالنسبة إلى مداركنا نحن » « فإن كانت الحركة التي تستقبلها الأعصاب من الأشياء التي أمامنا بوساطة الأعين تؤدى إلى الأريحية فإنها عندئذ تسمى جميلة ، و إن لم تكن كذلك سُمِّيت قبيحة »

وكما أدخل الإنسان شخصيته في النظر إلى الحقيقة الخالدة من حيث الخير والشر والجمال والقبح ، فقد نظر إلى الله أيضًّا النظرة رفضاً قاطعاً وينكر أن يكون الله مشخصاً بأي معنى من معانى هذه الكلمة ، و يلاحظ أن قد تواضع الناس على تصوير الله في صورة المذكر لا المؤنث ، فمثلاً يقال عنه هو ولا يقال هي و يعلل «سبينوزا » هذا التذكير لله بخضوع المرأة للرجل. فمن هذه السيطرة التي يتمتع بها الرجل توهم الإنسان أن الله لابد أن يكون مذكراً في نوعه ، و بديهي أنه لا يتصف بصفة بشرية . وقد كتب «سبينوزا» إلى رجل اعترض عليه في تصويره لله بصورة غير مشخصة ، قال : « إنك حـين تنقدني لأنني أنكر أن يكون لله بصروسمع وعلم و إرادة وما إليها... لاتدرى أى نوع من الله إلهي ، و إنى لأحسبك معتقداً بأنه ليس أكل ممن يتصف بالصفات السابقة ، وكم يدهشني ذلك ، و إنى أعتقد

أن المثلث إذا استطاع أن يتكلم لزعم على هذا النحو بأن الله مثلثي في صفاته . كذلك تقول الدائرة إن طبيعة الله دائرية في أساسها ، وهكذا يخلع كل شيء صفاته الخاصة على الله »

و إذن لا العقل ولا الإِرادة جزء من طبيعة الله بمعناهما المعروف ، ول كن إرادة الله هي مجموع الأسباب كلها والقوانين كلها التي تسير الطبيعة على أساسها ، وعقل الله هو مجموع العقول كلها المنبثة في الكون. يقول «سبينوزا»: « إن عقل الله هو كل القوة العقلية المنبثة في أرجاء المكان والزمان ، هو الإدراك المنتشر في العالمَ وهو الذي ينفخ فيه الحياة » . ﴿ فَكُلُّ الْأَشْيَاءُ حية بدرجات » والحياة أو العقل جانب واحد لكل ما نعهد من أشياء ، كما أن الامتداد المادى — أى الجسم — جانب آخر . وهذان — العقل والجسم — هما الوجهان أو الصفتان اللتان بهما ندرك عمل الله ، و بهذا المعنى يمكن أن يقال عن الله إن له عقلا وجسما، فلا المادة وحدها ولا العقل وحده هو الله، ولكنه العملية العقلية والعملية الذرية اللتان منهما يتألف الكون وتاريخه . نعم إن الله هو هذان الجانبان معاً وما يسيرها من أسباب وقوانين

## ٧ – المادة والعقل:

وما دمنا بصدد المادة والعقل، فلنا أن نتساءل ماها؟ أيمكن أن يكون العقل ماديا ، كما يظن فريق كبير من ذوى الحيال الضيق المحدود ، أم الجسم المادى مجرد فكرة عقلية ، كما يزعم ذوو الحيال الشارد ؟ وكيف يؤثر العقل فى الجسم أو الجسم فى العقل ؟ وهل صحيح ما ذهب إليه « مالبرانش » أنهما مستقلان لا يتصل أحدها بالآخر ، وكل الأمر أنهما يسيران فى خطين متوازيين ؟

يجيب «سبينوزا» عن ذلك بأن ليس العقل مادة ولا المادة فكراً ، فلا يؤثر العقل في الجسم ولا يؤثر الجسم في العقل ولا ها مستقلان متوازيان ، إذ ليس هنالك عمليتان ، وليس هنالك وجودان — مادة وعقل — بل إن في الكون شيئاً واحداً وعملية واحدة ، تراها من الداخل فكراً ومن الخارج حركة ، نم هنالك وجود واحد يظهر تارة عقلا وطوراً مادة ، ولكن ليس في الواقع إلا مزيج مندمج من العنصرين ، و إذن فالعقل والجسم لا يؤثر أحدهما في الآخر لأنهما ليسا شيئين ، بل شيئاً واحداً « فلا يستطيع الجسم أن يحمل العقل على أن يفكر ،

ولا يستطيع العقل أن يحمل الجسد على أن يتحرك أو يسكن أو يتخذ وضعاً آخر » ، وعلة ذلك هي أن « حكم العقل ورغبة الجسد وميوله . . . شيء واحد بعينه » ، وليس هذا الازدواج قاصراً على الإنسان إنما هو كائن في كل شيء ، فأينما وجدت عملا « ماديا » فليس ذلك إلا جانباً واحداً من العملية الحقيقية التي لا يراها بوجهيها إلا النظر الشامل الذي عكنه أن مدرك العملية العقلية الباطنة المتسترة وراء الظاهرة المادية ، وهي أشبه شيء بخلجات العقل في الإنسان. وعلى ذلك فكل عمليـة «عقلية» يقابلها عملية «مادية»، «ونظام الأفكار وارتباطها /هو نفس نظام الأشياء وارتباطها » . و إذن فعنصر الفكر وعنصر المادة الممتدة شيء واحكمه يبدو مرة فكرا ، ومرة امتدادك ليس هناك فرق حقيقي بين العقل ، كما يمثــله الله ، و بين المـادة ، كما تمثلها الطبيعة ؛ فهمًا شيء واحد « يسمي بالله آنًا و بَالطَّبِيعَةُ آنًا آخر تبعاً لُوجهة نظر الرائي . فليس العالم المرئيُّ منفصلا عن الله ، بل هو مظهره الذي يبدو به لا أ كثر ، والعالم يتدفق منه لأنه الينبوع الأول الذي تصدر عنه الحياة وجواهر الأشياء ، كما يصدر الشيء النهائي من اللانهائي ، أو كما يصدر التعدد من الوحدة — والله هو الوحدة التي تعود تلك الأشياء

المتعددة فتلتقى فيها مرة أخرى . «الامتداد » هو «فكر » مرئى ، والفكر هو امتداد خنى ، وهذا يوضح العلاقة بين الجسم والعقل وما بينهما من انسجام تام »

من ذلك ترى أن «سبينوزا» قد أزال الحد الفاصل بين الجسد والعقل ، واتخذ منهما حقيقة واحدة ذات مظهرين ، وما دام الأمركذلك فليس العقل والإرادة شيئين مختلفين ، إنما هما حقيقة واحدة ، وكل ما بينهما من فرق هو خلاف في الدرجة لا في النوع. فمن الخطأ أن نزعم بأن للعقل « ملكات » منفصلا بعضها عن بعض ، إذ ليس العقل حانوتا يتجر بأنواع الفكر ، فهذا خيال، وهذه ذاكرة، وتلك إرادة، ولكنه هو الأفكار نفسها فى سيرها وتسلسلها ، ولفظة « العقل » إنما نطلقها اصطلاحا على سلسلة الأفكار ، كما نطلق لفظ « الإرادة » على سلسلة الأفعال والرغبات ، مع أن كل فكرة وكل رغبة فيها العقل وفيها الإرادة معاً ، لا فرق بين فكرة وفكرة ، أو بين رغبة ورغبة «كا أن الصخرية موجودة في كلصخرة » لا فرق بين واحدة وأخرى. وصفوة القول أن « الارادة والعقل شيء واحد ، لأن المشيئة فكرة طال بقاؤها في الشعور ثم تحولت إلى عمل ، وكل فكرة لابد أن تصير عملا ، إلا إذا عطلتها عن ذلك فكرة معارضة ،

فالفكرة هي المرحلة الأولى لعملية عضوية متماسكة ، ويتممها العمل الخارحي » ر

و يرى « سبينوزا » أن مايسمي بالإرادة هو في الواقع رغبات أو غرائز أساسها جميعاً حفظ بقاء الفرد ، فكل نشاط بشرى مهما تنوع واختلف صادر عن هذه الرغبة في حفظ البقاء ، شعر بذلك الإنسان أو لم يشعر ؛ وفى ذلك يقول : «كل شيء يحاول أَن 'يُبْقَىَ على وجوده ، وليس هذا المجهود لحفظ بقائه إلا جوهر حقیقته ، فإن القوة التی یستطیع بها الشیء أن یبتی هی اب وجوده وجوهره ، وكل غريزة هي خطة هذبتها الطبيعة لكي تكون سبيلا لبقاء الفرد ، والسرور والألم هما إجابة غريزة. أو تعطيلها ، فهما ليسا سببين لرغباتنا واكنهما نتيجة لها ، إذ نحن لا نرغب في الأشياء لأنها تسرنا ، بل هي تسرنا لأننا نرغب فيها إذ لا مندوحة لنا عن ذلك »

فإن صح ما زعمه «سبينوزا» من أن الإنسان مدفوع برغبة كامنة فيه لحفظ بقائه ، ولا يسعه إلا أن ينصاع لها ، فليس للإنسان إرادة حرة ، لأن ضرورة البقاء تحدد الغرائز ، والغرائز تحدد الرغبة ، ثم الرغبة تقيد الفكر والعمل ، « فليس للعقل إرادة مطلقة أو حرة ، ولكنه حينا يريد هذا

الشيء أو ذاك مسيّر بسبب ، وهذا السبب يسيِّره سبب آخر ، وهذا يسيره ثالث ، وهكذا إلى مالا نهاية » ، « وقد يتوهم الناس أنهم أحرار لأنهم يدركون رغباتهم وشهواتهم ؛ ولـكنهم يجهلون الأسـباب التي تدفعهم أن يرغبوا و يشتهوا » ، وهنا يشبّه «سبينوزا» الإنسان في حياته بحجر ملقي لا يملك في نفسه اختياراً ، غير أنه لو وُهب شيئاً من الشعور لزعم مع ذلك أنه إنما يسير في هذا الا تجاه المعين برغبته ، وأنه هو الذي رسم لنفسه مكان السقوط

وما دامت الأعمال البشرية تسير وفق قانون ثابت كقوانين الهندسة مثلا فيجب ألا يدرس الفيلسوف النفس الإنسانية إلا كا يعالج جماداً. وفي هذا يقول سبينوزا: « إنني سأ كتب عن الكائنات البشرية كالوكان موضوع دراستي خطوطاً وسطوحا وأجساما صلبة » ، « فلن أَسْخَر ولن أرثي أو أمقت الأعمال البشرية ، ولكني أريد أن أفهمها ، ولذلك نظرت إلى العواطف . . . لاباعتبارها شروراً في الطبيعة البشرية ، ولكن بصفتها خواص لازمة لها كما تلازم الحرارة والبرودة والعواصف والرعد وما إليها طبيعة الهواء »

وهذا الدرس الموضوعي لسلوك الإنسان قد مكّن «سبينوزا»

من أن يخرج للناس بحثاً فى الأخلاق لا يكاد يدنو منه كتاب قديم أو حديث . و يقول عنه فرُويد العالم السيكولوجي المعاصر: « إنه أكلُ دراسة جاء بها فيلسوف أخلاقي فى أى عصر من العصور »

## ٣ – العقل والأخلاق:

للأخلاق الكاملة أو بعبارة أخرى للمثل الأعلى للأخلاق صور ثلاث : أولها ما دعا إليه بوذا والسيح ، من رحمة ولين ، واعتبار الناس جميعاً سواسية لا يمتاز رجل عن رجل ، وهما يدفعان الشر بالخير، ويوحـدان بين الفضيلة والحب، و يميلان في السياسة إلى الديمقراطية المطلقة. وثانيها ما دعا إليه ما كياڤلي ونيتشه ، من تحبيذ القوة وعدم المساواة بين الناس ، وهما يدعوان إلى القتال ، إذ يريان أن فما فيــه من أخطار وانتصار لذة الحياة كلها ، وعندهما أن الفضيلة هي القوة ، ويناديان في السياسة بتسليم الحكم إلى طبقة أرستقراطية . وثالثها أخلاق سقراط وأفلاطون وأرسطو ، الذين ينكرون إمكان تطبيق أحد المثالين السابقين تطبيقاً مطلقاً عاما ، فلا القوة وحدها ولا الرحمة وحدها تستطيع أن تسود ، وهم يعتقدون أن العقل المثقف الناضج وحده هو الذي يستطيع أن يحكم — تبعاً للظروف المختلفة — متى يجب أن يسود الحب ومتى ينبغى أن تتحكم القوة ، وهم بذلك يوحِّدون بين الفضيلة والعقل ، ويرون أن تكون الحكومة السياسية من يجاً من الأرستقراطية والديمقراطية تلك صور ثلاث من الأخلاق المثالية كما رآها الفلاسفة في عصور مختلفة ، وقد تناولها سبينوزا فآخى بينها وأدمجها جميعاً في وحدة منسجمة ، فأنتج للإنسانية نظاماً للأخلاق هو أسمى ماسما إليه الفكر الحديث

بدأ سبينوزا البحث بأن اتخذ السعادة غرضاً للأخلاق، وعرق السعادة بأنها وجود اللذة وانتفاء الألم، ولـكن اللذة والألم نسبيان وليسا مطلقين، بل ليست اللذة والألم حالتين معينتين ولكنهما حالتا انتقال « فاللذة هي انتقال الإنسان من حالة كال أدنى إلى حالة أعظم كالا » « والألم هو انتقال الإنسان من حالة كال أعظم إلى أخرى أقل كالا ؛ وأنا أقول : إن اللذة انتقال ، لأن اللذة ليست الكال ذاته : فإذا ولد إنسان كاملاً ما شعر بعاطفة اللذة ، ونقيض هذا يزيد الأمر وضوحاً ، فالعواطف والمشاعر هي في حقيقة أمرها تَحَرُّكُ وانتقال نحو الكال والقوة ، أو منهما فنازلا (١) . يقول سبينوزا : « أنا الكال والقوة ، أو منهما فنازلا (١) . يقول سبينوزا : « أنا

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن هناك علاقة لفظية بيمن كلة motion ومعناها حركة و emotion ومعناها عاطفة ، ثم بين pass و passion

أفهم من العاطفة emotion أوضاع الجسد التي تزيد فيه أو تنقص منه قوةَ العمل ، والتي تعاون أو تعطل هذه القوة ، وأفهم منها في الوقت نفسه الأفكار والتصورات التي تصحب تلك الأوضاع » فالعاطفة أو الشـمور لا يكون خيراً أو شرًّا في نفسه ، ولكن بمقدار ما يَنقص من قوتنا أو يزيد ، و إنى لأقصد معنى واحداً من لفظتي القوة والفضيلة إذ الفضيلة عندي إنما هي قوة العمل، و إذن فهي ضرب من القوة « فكلما استطاع الإنسان أن يحتفظ ببقائه وأن يبحث عما ينفعه كان قسطه من الفضيلة أعظم » ولا يطلب «سبينوزا» من الإنسان أن يضحى بنفسه من أجل غيره ، بل الأنانية عنده نتيجة لازمة للغريزة العليا ، غريزة الاحتفاظ بالذات « ولا يمكن لإنسان أن يترك شيئاً يعلم أنه خير له إلا إذا كان يُؤمل خيرًا أكبر منه » ، و إنه لواجب على الإنسان في رأيه أن يحب نفسه ، وأن يلتمس ما ينفعه ، وأن يبحث عما ينتقل به إلى حالة أكمل من حالته ، ولا خطر من حب الإنسان لنفسه ما دام العقل لا يطلب شيئاً يعارض سير الطبيعة

ولا يؤمن «سبينوزا» بقيمة التواضع ، ويرى أن التواضع من جانب القوى لا يكون إلا خداعاً يضلل به الناس ، وهو من جانب الضعيف خجل ، وهو في كلتا الحالين يستتبع نقصاً أو فقداناً

للقوة ، والفضائل عند سبينوزا ليست إلا ضروباً من المقدرة ، ولكن سبينوزا حينها تصدى لمقاومة التواضع لم يفته أن يلاحظ أنه نادر بين الناس بل يكاد ينعدم ، و إنك لترى الفلاسفة الذين يكتبون الرسائل في تمجيد التواضع يزينون صدور كتبهم بأسمائهم رغبة منهم في الإعلان عن أنفسهم ، و يعجب سبينوزا من كثرة ما يأكل قلوب الناس من حقد وحسد وكراهية ، ولا يرى علاجاً لهذه الأمراض التي تفت في عضد المجتمع إلا التخلص من تلك النزعات الخبيثة وأشباهها ، وهو يعتقد أن ذلك هين ميسور ، فالكراهية مثلاً يمكن قتلها بالحب ، لأنك لو رددت مقت الحقود بعاطفة الحب أَزَلْتَ من صدر عدوك مقته على الفور ، أما إن بادلته كرهاً بكره فإنك بذلك توسع هوة الخلاف ، وتغذى ما بينكما من بغض ونفور ، « أمَّا الذي يحس فى نفســه أنه محبوب ممن يكرهه ، فإنه يصبح فريسة للعواطف المتضاربة: عواطف الحب والبغض، والحب يميل أن ينتج حبا ، فتتحلل كراهيته وتفقد قوتها . و إنّ كرهك رجلًا لاعتراف منك بخوفك منه وضَعَة منزلتك عنه ، لأن الإنسان لا يمقت عدوا إن كان على ثقة أنه يستطيع أن يتغلب عليه » ولكن على الرغم من هـذه النزعة المسيحية نحو الحب،

فإن « أخلاق » سبينوزا إغريقية الصبغة بوجه عام ما دامت « محاولة الفهم هي أساس الفضيلة الأول والأوحد » ، لأنه بالفكر وحده يمكن للإنسان أن يرى موقفه من جميع نواحيه ، أما إذا تحكمت فيه العواطف فإنه لا يرى من الموقف إلا جانباً واحداً ، و بذلك يصل إلى نتائج باطلة ، إذ العاطفة عبارة عن « فكرة ناقصة » ، ولكن إن كانت عواطف الإنسان الغريزية لا تصلح أن تتخذ دليلاً يُهتدى بهديه - لأن الغرائز بطبعها تسعى كل منها لإشباع نفسها غير آبهة لصالح الشخصية في مجموعها - فيجب أن تُستخدم كقوة دافعة يسيرها العقل كيف شاء ، فالعاطفة عمياء حتى يهديها العقل ، كما أن العقل ميت إلى أن تنفخ فيه العاطفة روح الحياة . فبدل أن يسلط الإنسان عقله على عواطفه ليكونا ضَدِينَ متعارضين — وكثيراً ما تظفر العواطف في مثل هــذا المضار ، لأنها أقدم في الإنسان عهداً وأرسخ قدماً - يقترح سبينوزا أن يضرب الإنسان عاطفة بعاطفة ، أى أن يجعل من عواطفه التي ترتكز على أساس من العقل عدداً هادماً للعواطف الأخرى التي لا تقوم على دعامة من العقل ، وذلك لأنه يرى « أن العاطفة لا يمكن أن تُكْبت أو تدفع إلا بعاطفة أخرى مناقضة لها تـكون أقوى منهـا » وهكذا يتناصر العقل والمشاعر

على الوصول إلى النتيجة المرجوة المحمودة . ثم يستطرد سبينوزا ويقرر « أن العاطفة لا تظل عاطفةً إذا ما تكونت في الذهن فكرة أعنها واضحة محدودة » ، و بعبارة أخرى كلا استطاع العقل أن يحول ما فيــه من عواطف إلى أفكار صار أمتن أساساً وأبعد عن أن تزعنء العواطف الجامحة ، وشهوة الإنسان إن كان مصدرها الذي تولدت منه فكرة مهمة ناقصة عُدّت عاطفة ، أما إذا نشأت عن فكرة مضبوطة محددة وانحة كانت فضيلة محمودة ، و بعبارة أوضح ، كل ما يعمله الإنسان و يكون مبنيا على أساس من العقل والتفكير — لا على المشاعر والعواطف — فهو عمل فاضل ، و إذن فلا فضيلة عند سبينوزا إلا العقل ﴿ وَلَعَلَكُ تَلَاحِظُ فِي ﴿ أُخَلَاقَ ﴾ هذا الفيلسوف أنها قائمة على فكرته فما وراء الطبيعة ، فكما قرر في « الميتافيزيقا » أن الفلسفة الصحيحة تحاول أن تدرك القانون الكامن وراء الأشياء الجزئية التي تقع تحت الحس، فهو يقرر هنا كذلك أن الفلسفة يجب أن تضع قانوناً ينتظم رغبات الإنسان المتنافرة ، و بعدئذ يستطيع الإنسان أن يسلك سلوكا يتفق مع ما يمليه العقل الذي يعيننا على أن ننظر للمواقف المختلفة نظرة واسعة شاملة تنفذ بعون الخيال — إلى أبعــد النتائج . فبالعقل والخيال معاً

يمكن للإنسان أن يتنبأ بما عساه يحدث ، وبهذا يستطيع أن يتحكم في مستقبله وأن يحرر نفسه من كثير من القيود

بهذا وحده نكفل للإنسان حريته ، إذ الحرية الحقة هي سيطرة العقل وفاعليته ، هي التخلص من أغلال العواطف العمياء التي لا تستنير بهدي العقل و إرشاده ، فلن يكون الإنسان حرا إلا بقدر ما هو عالم عاقل(١) ، ولكي تكون إنساناً أعلى لا ينبغي أن تتحرر من قيود المجتمع ونظامه ، بل إن سمو الإنسانية في التحرر من تحكم الغرائز ، وبهذا وحده يكمل الرجل الحكيم . و إن من يحيا حياة الفضيلة مسترشداً بحكم العقل تراه حين يلتمس ما ينفعه يراعى أن يكون ذلك نافعاً للبشر أيضاً ، لأنه لا يرى خيراً لشخصه إلا فما يعود بالخير على البشر جميعاً ، و إن أردت أن تكون عظماً فلا تحاول أن تضع نفسك فوق أعناق الناس لتحكمهم ، بل حسبك أن تدفع عن نفسك شرور شهواتك العمياء ، فالعظمة الحقــة في حكمك لنفسك أنت

وحكم الإنسان لنفسه هو أسمى ما ينشد من حرية ، وهى

(١) يقول العالم الأمريكي ديوى : « يكون الطبيب أو المهندس
حرا في فكره وفي عمله بقدر علمه بما يقوم به من عمل ، ولعل في العلم
مفتاح كل حربة »

حرية أرفع وأنبل مما يطلق عليه الناس اسم « الإرادة الحرة » فليست الإرادة حرة بأى معنى من معانى الحرية ، ولا يقولن أحد إنه ما دام مغلولاً مقيداً لا يتمتع بحرية إرادة ، فليس مسئولاً عن أعماله وسلوكه من الوجهة الأخلاقية

وليس في تقييد إرادة الإنسان ما يهبط بأخلاقه ؛ بل إن ذلك ليسمو بها إلى مستو رفيع، لأنه يعلِّم الإنسانَ ألا يُحَقِّر أحداً أو يسخر من أحد ، وألا يغضب أو يحقد على أحد ، إذ الناس فى الواقع برآء مما يقترفون من آثام لأنهم لا يعرفون ما يفعلون. وهنا يطالبنا سبينوزا ألا نصب الغضب على المجرمين ، فإن أنزلنا بهم العقاب لسلامة المجتمع فينبغي أن يكون مشو با بروح العطف والتسامح ، هذا و إن عقيدتنا بالجبر تُقُوِّي عنائمنا وتشد من أزرنا إذا ما كشرت لنا الأيام عن أنيابها ، لأننا سنعلم أن ما يأتى به الدهر نتيجة لازمة لقانون الكون ، إن خيراً و إن شرا . فيكفى أن نعلم في يقين ثابت أن كل شيء في العالم إنما يقع بأوامر الله الخالدة التي لا تغير فيها ولا تبدل ، لـكي نغتبط ونرضي عن كل ما نصادفه في الحياة ، ومم تتألم وتشكو ما دمت تدرك أن ما تلقاه من حظ عاثر لم يجيُّ اعتباطًّا ولا مصادفة ، بل هو جزء من بناء الكون الححكم ، ولا بد منه لكي يتم الانسجام

والاتساق. وهكذا يعلمنا جَبْرُ الإرادة أن الأشياء والأحداث كلها أجزاء من نظام خالد ، وأنه يجب أن نبتسم للأيام على أية حال ، إذ لا بد مما ليس منه بد ، وفى ذلك يقول نيتشه: « إن ما هو ضرورى لا يضرنى ، فإن حُبَّ القدر لباب طبيعتى » . كذلك تعلمنا هذه الفلسفة الجبرية ألا نبتئس بالموت ، بل « إن أقل ما يفكر فيه الرجل الحي هو الموت »

## ٤ — الدين والخلود:

هكذا كان سبينوزا يبشر في فاسفته بحب العالم الذي كان هو فيه منبوذاً طريداً ، فقد خفف من ألم عنالته أنه جزء من كل ، وأنه لا شك خاضع للقانون الشامل الثابت الذي يسير الكون كله تبعاً له ، و باعتبار الإنسان جزءاً من هذا الكل فهو خالد ، لأنه « يستحيل أن يتمحى العقل البشرى انمحاء تاما مع الجسم البشرى ، بل إن هناك جزءاً منه سيظل خالداً » ، وهذا الجزء الخالد هو الذي يدرك الأشياء كأ جزاء من الكل الخالد ، وكما أمعن الإنسان في إدراكها على هذا النحو ، ازداد فكره أبدية وخلوداً . وهنا يختلف الشراح في تفسير ما يقصده سبينوزا من مغني الخلود ، فيذهب بعضهم إلى أنه يريد به الشهرة أو الذكر

أو الأثر ، أى أن جانب الفكر والعقل من حياتنا سيبقى بعد موتنا و يظل أثره فعالاً فى الأجيال المقبلة ، و يزعم بعض آخر أن سبينوزا إنما يعنى خلوداً فرديا شخصيا . هذا وسبينوزا ينكر العقاب والثواب ، فهو يقول : « إن الذين ينظرون إلى الفضيلة كأنها إذلال للنفس ثم ينتظرون أن يجزيهم الله عنها جزاء أوفى لأبعد ما يكونون عن فهم الفضيلة فهماً صحيحاً ، أفليست الفضيلة وخدمة الله هما السعادة نفسها والحرية العليا ؟ » « ليس الفضيلة وخدمة الله هما السعادة نفسها والحرية العليا ؟ » « ليس النعم فى الثواب عن الفضيلة ، ولكنه فى الفضيلة نفسها »

وبهذه العبارة ينتهى كتاب « الأخلاق » الذى حوى من غزير الفكر ما يحمل كل قارئ أن يطأطئ الرأس إجلالاً لهذا السفر النادر بين ما أنتج البشر

سر الرسالة السياسة: لم يبق لدينا الآن من كتب سبينوزا الا رسالته فى السياسة التى كتبها فى أعوامه الأخيرة ، والتى عجل به الموت دون أن يفرغ منها ، وهذه الرسالة على صغرها ملأى بالفكر العميق ، حتى إن قارئها ليأسف عند تلاوتها أن لم تمهل المنية ذلك الفيلسوف حتى يتم هذا الكتاب الجليل ، لاسيا أنه كان قد بلغ من نضوج الفكر أتمه وأسماه

كان « سبينوزا » يكتب رسالته السياسية التي يدافع بها عن

الديمقراطية في نفس العصر الذي كان فيه «هو بز» يمجد الملكية المطلقة في انجلترا ويقاوم نورة الشعب الإنجليزي على مليكه، وقد جاءت فلسفة «سبينوزا» السياسية من القوة بحيث أصبحت ينبوعاً دافقاً ظلت تستقى منه الحركة الديمقراطية حتى بلغت أوجها على يدى « روسو » ورجال الثورة الفرنسية

يذهب «سبينوزا» إلى أن الناس كانوا قبل نشأة المجتمع يعيشون فوضى لا ينتظمهم قانون ولا يسودهم نظام ، وكانت القوة عندهم هى الحق ، فمن استطاع أن يظفر بشىء فهو حق له ، وإذن فلم تكن لديهم فكرة الصواب والخطأ أو العدل والظلم « ولا يمكن لشيء في الحالة الطبيعية أن يُسَمَّى خيراً أو شرَّا لأن كل إنسان في تلك الحالة لا ينظر إلا إلى مصلحته ، ولا يكون مسئولاً أمام أحد غير نفسه ، ولا يحده قانون ، وإذن فيستحيل أن تنشأ فكرة الخطيئة في الحالة الطبيعية ، لأنها فكرة لا تكون الشر ، وحيث يكون الفرد مسئولاً أمام الدولة »

وتستطيع أن تلمس الحالة الطبيعية الأولى فى سلوك الدول الآن بعضها مع بعض ، حيث لا ير بطها ما ير بط أفراد المجتمع الواحد ؛ إذ كل منها تسعى لنفعها بغض النظر عن الأمم الأخرى ،

وليس بينها «أخلاق» مرسومة تحدد تصرفاتها، لأن الأخلاق لا تكون إلا حيث توجد سلطة معترف بها، فإن استطاعت دولة أن تظفر بشيء من القوة كان حقًّا لها غير منازع (١) . وما ذكرناه عن الدول صحيح كذلك بالنسبة لأنواع الحيوان، فهي متنافسة متنازعة لا تعرف معنى للتعاون والإيثار، وكل نوع يحاول أن ينتفع على حساب الأنواع الأخرى، وذلك لأنه ليس ينها أخلاق مقررة أو نظام للتعامل معترف به تقوم على صيانته هيئة مطاعة

هـذا التنافر والتنافس الذي تراه بين الأنواع المختلفة ، كما تراه بين الدول ، كان يسود الأفراد قبل أن يتعاهدوا على تكوين مجتمع تصان فيه مصالح الأفراد ، ولا يكون الحق فيه مرتكزاً على القوة ، وقد دفع الناس إلى تكوين المجتمع شعورُهم بالحاجة إلى التعاون والتآزر على درء الحطر ، إذ لم يستطع الفرد وحده أن يدفع عن نفسه كل ما كان يتهدده من أخطار ، وأن يحصل في الوقت نفسه ضرورات الحياة ، فلكي يهوت الإنسان على نفسه أمر الدفاع عن النفس حتى يتفرغ لشؤون الحياة ، مال

<sup>(</sup>۱) تسمى الدول الأوروبية الكبرى Great Powers وهذا اعتراف صريح بأن القوة هي معيار عظمة الأمة

بطبعه إلى النظام الاجتماعي ، ومن هـذا ترى أن الناس ليسوا مهيئين بطبيعتهم لاحتمال النظام الاجتماعى ، ولـكن الخطر هو الذى ولّد فيهم الاجتماع ، والاجتماع يغـذى ويقوسي الغرائز الاجتماعية شيئاً فشيئاً « فلا يولد الإنسان لـكى يكون مواطناً ( أى فرداً من مجتمع ) ، ولكنه يجب أن يراض على ذلك » فعظ الناس تحتيد في صده ، هم ثه ، ة على التقاليد والقوانين

فعظم الناس تحتبس فى صدورهم ثورة على التقاليد والقوانين لأن الغرائز الفردية أقوى وأرسخ من الغرائز الاجتماعية ، ولذا كانت هذه الأخيرة فى حاجة إلى مران وتدريب . ويزعم سبينوزا أن ليس الإنسان خيرا بطبيعته (كما ذهب روسو) ، ولـكن الاجتماع هو الذى يولّد التراحم والتعاطف ، فلا يسع الإنسان إلا أن يعطف على ذو يه وعشيرته (ا) ، ثم على أمته ، ثم على الإنسانية جميعاً

ولقد رضى الإنسان حينها قَبِلَ أن يكون عضواً فى المجتمع أن يتنازل عن بعض قوته ، فلكل فرد أن يستعمل قوته فى اكتساب مصالحه على شرط ألا يتعدى على حرية الآخرين التى يجب أن تكون مساوية لحريته ، وبذلك يكون الفرد قد

<sup>(</sup>۱) مما يجدر ملاحظته هنا العلاقة بين الرّحم والرحمة فى اللغة العربية والعلاقة بين kind ومعناها نوع و kind ومعناها شفقة أو رحمة ، ويدل ذلك على العلاقة القوية بين الاجتماع وشعور العطف والخير

أعطى للجاعة جزءاً من قوته الطبيعية في مقابل أن تمكنه الجماعة من استغلال ما بقي له من القوة إلى أقصى حد مستطاع دون أن يخشى على نفسه خطراً واعتداء . ولكي يستطيع المجتمع أن يصون للأفراد ما تعهد لهم به من طأنينة وأمن أوجد قانوناً يحدد تصرفات الناس ومعاملاتهم ، وقد اضطر المجتمع إلى وضع هذا القانون لأنه يعلم أن الناس مدفوعون في حياتهم بعواطفهم ، والعواطف وحدها عمياء لا تدرى أين تسوق صاحبها بحيث ينتفع ولا يضر الآخرين ، فلو كان الناس جميعاً مسوقين بالعقل لما كان للمجتمع حاجة إلى القانون ، فالقانون في الواقع بالنسبة إلى الأفراد بمثابة العقل من العواطف ، أو هو يجب أن يكون كذلك

فكما ارتأى «سبينوزا» فى «الميتافيزيقا» أن هنالك حكمة مدبرة وعقلا منظمًا يكن وراء الأسياء، وعلى الفيلسوف أن يدرك ما وراء فوضى الأشياء الظاهرة من انسجام واتساق، وكما ارتأى فى «الأخلاق» أن الحكمة هى فى إيجاد التعاون والنظام بين الأهواء المتضاربة والشهوات المتنافرة، كذلك فى السياسة أيضًا يرى أن أساس المجتمع نظام خنى كامن وراء نزعات الأفراد المتضاربة فى الظاهر. فالدولة الكاملة ينبنى ألا يحد من قوة الفرد إلا بمقدار ما تتقى به خطر هذا الفرد على بنائها

## وكيانها ، وهي في الوقت نفسه يجب ألا تنزع من الأفراد حرية إلا إذا أضافت إليهم أكبر مما انتزعت

« ليس الغرض الأقصى من الدولة أن تسيطر على الأفراد ولا أن تكمهم بالمخاوف ، ولكن الغاية منها أن تحرر كل إنسان من الخوف حتى يستطيع أن يعيش و يعمل فى أمن تام دون أن يضر نفسه أو يؤذى جاره . إنى أكرر القول بأن ليست عاية الدولة أن تحول الكائنات العاقلة إلى حيوانات متوحشة أو آلات ، بل إن الغرض منها هو أن تمكن أجسامهم وعقولهم من العمل فى أمن ؛ غايتها أن تهيئ للناس عيشاً يستمتعون فيه بعقول حرة ، حتى لا ينفقوا قوتهم فى الكراهية والغضب والكيد وإساءة بعضهم إلى بعض . إن غاية الدولة الحقيقية هى أن تكفل الحرية »

الحرية هي غرض الدولة الأسمى ، لأنها يجب أن تعمل على الرقى والنمو والكال ، والرقى إنما يعتمد على مقدرة الأفراد وكفايتهم بشرط أن تجد مجال العمل أمامها حراً طليقاً ، ولكن ماذا يفعل الأفراد إن طغى الحكام وقيدوا حريتهم ونموهم ؟ يجيب «سبينوزا» عن ذلك بأن واجب الفرد هو طاعة القانون — حتى ولوكان جائراً ظالماً — مادامت السلطة الحاكمة لا تمنع الناس

من حرية الكلام والنقد والاحتجاج ، « و إنى أعترف بأن بعض النتائج السيئة قد ينشأ من مثل هذه الحرية ، ولكن أية مسألة قد اتبع فيها رأى حكيم فاستحال عليها أن تنتج السوء ؟ » إن القوانين التي تلجم الأفواه وتحطم الأقلام تهدم نفسها بنفسها ؛ لأنه لن يلبث الناس أمداً طويلاً على احترامهم للقوانين التي لا تجيز لهم أن ينقدوها :

«كلا جاهدت الحكومة أن تنتقص من حرية الكلام كانت مقاومة الناس إياها أشد . . . فقد جبل الناس بوجه على ألا يشتد قلقهم ويفرغ صبرهم من شيء بقدر ما يحدث ذلك عندماتُعد الآراء — التي يعتقدون أنها حق — جرائم تعارض القانون . . . وعندئذ لا يعتبر الناس أن مقت القوانين ومقاوسة الحكومة عار ، بل هو في هذه الحالة شرف عظيم »

فكلا قلت رقابة الدولة على العقل ازداد المواطنون والدولة صلاحاً ، ومن أفدح الأخطار التي تهدد كيان المجتمع أن يمتد سلطان الحكومة من أجسام الناس وأعمالهم إلى نفوسهم وأفكارهم إذا ظفر الإنسان بهذه الحرية فلا يعنيه أى نوع من أنواع الحكومات يسود ، فلتكن ديمقراطية أو أرستقراطية أو أى لون آخر ، ما دام كل فرد يُركِي ويُركض على تفضيل حق الجاعة

على منفعته الخاصة ، ولكن سبينوزا مع ذلك يميل إلى الديمقراطية و يمقت الملكية المستبدة

« قد رُيظن أن التجربة قد دلت على أن وضع السلطة كلها فى رجل واحد يدعو إلى السلام وترابط الأفراد ، وقد يُسْتَدل على ذلك بأنه ليس بين الدول دولة لبثت أمداً طويلاً بغير تغير محسوس كما لبثث دولة الأتراك ، ومن جهة أخرى لم يكن بين الدول أقصر أجلاً من الدول الشعبية أو الديمقراطية ، ولا كثر العصيان في دولة كما كثر في هذه . ولكن إن كانت البربرية والعبودية والذل تدعى سلاماً فليس أتعس للإنسان من السلام. فلا شك أن العراك يكثر و يشتد عادة بين الآباء والأبناء منه بين السادة والعبيد ، ومع ذلك فليس من صالح الأسرة أن ينقاب حق الوالد إلى حق الملكية ، وألا يُعدَ الأطفال أكثر من عبيد . و إذن فوضع السلطة كلها في رجل واحد يؤدي إلى العبودية لا إلى السلام »

فالديمقراطية هي خير أنواع الحكومة . ولكن الديمقراطية لا تخلو من عيب فادح ، ذلك أنها تميل إلى وضع السوقة في مراكز القوة ، ولكي نتقي هذا الخطر يجب أن نخصص الحكم لذوى الكفاية الممتازة والدراية الواسعة ، لأنه لو تحكم السوقة للموري الكفاية الممتازة والدراية الواسعة ، لأنه لو تحكم السوقة

فى الأمر فلا بد أن تثور الطبقة الممتازة رافضة أن تذعن لمن هم أدنى منها وأوضع ، وقد تستطيع هذه الطبقة بذكائها وقدرتها أن تظفر بالسلطان رغم قلة عددها ، « ومن هنا فيما أظن تتحول الديمقراطية إلى أرستقراطية ، ثم تنقاب هذه إلى ملكية آخر الأمر... »

وشاء القدر أن يسدل الموت أستاره على حياة الفيلسوف وهو يكتب فى هذا الفصل الذى يعالج فيه الحرية والمساواة بين الناس ، وقد ترك بعد موته أثراً قويا فى مجرى الفكر ، وتأثر به فلاسفة كثيرون ، وحسبك أن تعلم ما قاله هجِل : « لن تكون فيلسوفاً إلا إذا درست سبينوزا أولا »

کینتن ۱۷۱۱ – ۱۱٤۱

وُلد ليبنتر (Gottfried Wilhelm Leibnitz) في ليبزج في اليوم الحادى والعشرين من شهر يونيو سنة ١٦٤٦ (أو في الثالث من شهر يوليو) من أب نال من العلم قسطاً وافراً ، وكان أستاذاً في جامعة ليبزج ، وهي الجامعة التي تخريج فيها ابنه الفيلسوف التحق ليبنتز مجامعة ليبزج طالماً للقانون ، ولكن ميله الغريب النادر إلى القراءة والمطالعة دفعه إلى اقتحام الكتب أيا كان لونها وعصرها ، حتى أوشك أن يلم بكل ما أنتج العقل البشرى من فكر ، لا يفرق في ذلك بين قديم وحديث ، وكان ليبنتز أكثر الفلاســفة اعتماداً على الكتب والمطالعة في اكتساب آرائه ، وهو فى ذلك على نقيض سبينوزا الذى لم يقرأ كثيراً ، و إنما استمد أكثر آراءه من نفسه بالتفكير والتأمل ولقد حَدَتْ به سعة اطلاعه إلى تشعب أغراضه في البحث، فأراد أن يتناول بالدرس كل العلوم ، فكان رياضــيا وعالماً في الفيزيقا ومؤرخاً وميتافيزيقيا وسياسيا ، ولم يكن فيما يكتب من بحوث يلم إلمامة سطحية عجلي ؛ بلكان يتعمق في كل موضوع ويضيف إليه نتاجاً جديداً . وكان كل مطمحه من تلك الدراسة الفسيحة المتشعبة أن يوفق بين الآراء المتضاربة ، وأن يجعل من التراث الفكرى وحدة منسجمة لا تناقض فيها ولاخلاف ، وطمع أن يوجد لغة جديدة تكتب بها الفلسفة في أنحاء العالم جميعاً ، وأمّل أن يقارب بين الفكر القديم والفكر الحديث ، ورجا أن يزيل ما قد نشب بين الطوائف الدينية من خلاف ، ثم أراد فى السياسة أن يؤلف حلفاً بين الدويلات الألمانية المجاورة

لنهر «الرين» لتقف سدا منيعاً دون الأطاع الفرنسية التي كانت تتأجج في صدر لويس الرابع عشر حينيذ، وحاول أن يوجه ذلك الملك الفرنسي العظيم وجهة أخرى حتى لا يطمع في غنو ألمانيا ؛ فقدم إليه مشروعاً بغزو فرنسا لمصر، وهكذا كانت طبيعة ليبنتز تنحو نحو التوفيق والتوحيد، وسترى ما بذل في فلسفته من مجهود في ذلك.

ر وبما يؤسف له أن كانت في أخلاق هذا الفيلسوف دناءة وضعة ، فكان شرها مقتراً مرائياً مخادعاً ، لا يبحث عن الحقيقة من أجل الحقيقة نفسها ، ولا يدافع عن رأى أو ينقد رأيا إلا لمآرب شخصية ؛ ومن أمثلة ما يروى عنه في ذلك أنه كان أصدق الأصدقاء لسبينوزا في حياته ، فلما مات انقاب له عدوا لدوداً يهدم آراءه ويهجوه ، وقد بلغ به الحقد أن أثار حملة دينية على نظرية « نيوتن » في الجاذبية لا لشيء إلا لأنه أراد أن يهدم من عظمة الرجل

## فلس\_فته:

(۱) نظرية الزرات الروهة Monadology : يجمل بنا قبل تناول هذه النظرية بالشرح أن نعود بأبصارنا إلى الوراء

قليلًا وفنلقي نظرة على تتابع الفكر وتسلسل الرأى عند فلاسفة ذلك الغرصر، فلقد مر بنا كيف قسم ديكارت الوجود إلى عنصرين أرجوهرين: ها الفكر والامتداد، أي أن كل موجود في الوجود لا يُعدِو أن يكون شعوراً أو مادة ، أو بمعنى أوسع ، روحاً أو جسما ، ولمكن وراء هذين الشطرين المتباينين المختلفين إلمًا لانهائيا كاملاً لا يسع الفكر إلا أن يسلم بوجوده ، وكل من هذين العنصر في اللذين يتألف منهما الكون متجانس في جوهره مهما أختلفت أعراضه وصفاته الظاهرة ، فالأجسام المادية كلها كائناً ماكان لونها عنصر واحد، صفته الأساسية هي المكانية والامتداد ، والعقول كلها المنبثة هنا وهناك إن هي إلا عنصر واحد كذلك ، صفته الأساسية الشعور . فإن رأيت خلافاً بين الأجسام المادية فما ذاك إلا خلافاً في الأعراض دون الجوهر ، كالشكل والحجم والوضع والحركة ، و إن لحظت تبايناً بين العقول فما هو إلا تباين في الأعراض أيضاً دون الجوهر والأساس ، كالأحكام والأفكار والإرادة . فالأجسام الفردية أعراض لجوهر واحد هو المكانية ، والعقول الفردية أعراض لجوهر واحد هو الشعور

ولكن كيف أتحد هذان العنصران المختلفان في الإنسان،

وكيف أمكن أن يؤثر أحدها في الآخر ؟ إن ديكارت لا يشك في أن للجسم تأثيراً على العقل ، لأننا لو قلنا إن العقل قد استمد أفكاره الواضحة المحددة من الله ؛ فلن نستطيع أن نزعم أن ما فيه من أفكار مهوشة غامضة قد جاءته من الله كذلك ، و إذن فلا بد أن تكون قد نشأت من علاقة العقل بالجسد . فبهاذا إذن نعلل تأثير الجسم المادي في العقل الشعوري على ما بينهما من اختلاف في الجوهر ؟ يجيب ديكارت بأن هذه علاقة شاذة لا تتفق مع طبائع الأشياء، ولا يتردد في أن يعترف بأن إرادة الله قد تدخلت فى إلاَّم فوحدت بين ذينك العنصرين المتناقضين بحيث يؤثر أحدها في الآخر ، ويزعم ديكارت أن هذا الشذوذ لايوجد إلا في الإنسان وحده دون سائر المخلوقات ، وأما سائر أنواع الحيوان فهي في نظره أجسام مادية ، وأحاسيسها لا تزيد على حركات عصبية تنشأ عنها دوافع تحركها حركات منعكسة لا أثر

م جاء «سبينوزا» فأنكر هذا الشذوذ في التفكير، فلوكان في الكون كما يزعم ديكارت جوهران منفصلان ها المادة والعقل لاستحال أن يؤثر أحدها في الآخر لاختلاف عنصريهما. ورأى «سبينوزا» أن أساس الخطأ كله هو في فهم حقيقة الله، فلا مادة هناك ولا فكر، ولا إله يصل ما بينهما في الإنساف و يدعهما منفصلين في سائر ظواهم الكون ، إنما في الكون حقيقة واحدة ، حوهم واحد ، عنصر واحد ، (هو العقل وهو المادة وهو الله معاً . لا يرى «سبينوزا» أن الله مخلق العالم ؛ بل عنده أن الله هو العالم

ثم جاء «ليبنتر » فوقف من «سبينوزا » موقف النقيض ، فلم يذهب معه فيما ذهب إليه من وحدة الكون ؛ بل نادى بمذهب « التعدد » Pluralism ، الذي يرى في الكون حقائق فردية لا نهاية لها ، وليس كل ما فيه حقيقة واحدة كما يدعى مذهب «الواحدية » Monism الذي أخـذ به «سبينوزا» ، ولكن « ليبنتز » حين نادي عذهب تعدد الحقيقة التي يتألف منها الكون لم يرد أن يعود إلى فلسفة الذريين التي تقول إن العالم مكون من ذرات مادية لا أكثر ولا أقل ، وأن تلك الذرات تسير سيراً آليًّا لا يقصد إلى غرض ولا يتجه إلى غاية ؛ إنما حاول أن محمل من العالم كائناً حيا عاقلا شاعراً يعلم أين يسير ، فأخِرج نظريته في الذرات الروحية التي سنتناولها الآن بالشرح:

يزعم «ليبنتز» أن العالم يتكون من ذرات أولية روحية

لا فرق في ذلك بين أرواح وأجسام ، وهي تختلف عن العنصر الذي فرضه « سبينوزاً » جوهما للكون بأنها ذرات فردية لا نهائية من حيث عددها وكيفها

- أما مادة «سبينوزا» فهي عنصر واحد متجانس، كذلك تختلف عن الذرات التي زعمها ديمقريطس أصلا للكون بأنها ليست مادة ميتة ، بل هي كلها قوة وحياة وحركة ، وليست هذه الذرات الروحية صورة واحدة متكررة ، بل إنها متباينة مختلفة إلى أقصى حدود التباين والاختلاف في الكيف والفاعلية ، حتى إنك لا تجد في الكون كله ذرتين متشابهتين ، لأنه لوكان ذلك لكان خَلْق إحداهما عبثاً لا مبرر له ؛ وعلى الرغم من أن الذرات الروحية كلها تصوِّر في نفسها شيئاً واحداً هو الكون؟ إلا أنها مع ذلك مختلفة لايتشابه فيها اثنان ، كما لو وضعت عدداً من المرايا حول مدينة مثلا، فإن كل مرآة تعكس صورة تخالف ما تعكسه الأخرى ، مع أن الشيء المنعكس واحد لم يتغير . وللذرة الروحية خاصتان : فهي في آن واحد شاملة للكون ومنعزلة عنه ، هي من ناحية وحدات بسيطة (أي ليست مركبة) مستقلة إحداها عن الأخرى ، وليس لهـا نوافذ تطل منها على العالم الخارحي أو ينفذ لهـا شيء منه خلالهـا ، وهي لا يمكن أن

توجد من عدم ، كما يستحيل أن تنعدم بعيد وجود إلا بارادة الله ، وكل واحدة منها عالم صغير يسير بمقتضى طائفة من القوانين كما لو لم يكن في الوجود غيرها سوى الله ، وهي من ناحية أخرى شاملة للكون ، لأنها و إن تكن منعزلة بنفسها مستقلة في سيرها إلا أن لها من القوة ما تستطيع به أن تمثل كلَّ ما يحتويه الـكونُ من ذرات روحية ؛ أو بعبارة أخرى كل ذرة ينعكس فيها الكون كله ، بحيث لو استطعنا أن نصل إلى فهم واحدة منها فقد فهمنا الكون بأسره ، فكل ذرة منها تحمل في طيها ماضي العالم ومستقبله . و يعزو « ليبنتز » إلى هـذه الذرات نوعا من الإدراك يختلف عن إدراك الكائنات المفكرة ، أي أن هنالك درجات من الإدراك لانهاية لها ، فيكون ضئيلا في أدناها مرتبة ، ثم يتسع و يزداد قوة ووضوحا كلما صعدنا نحو الإنسان فالله ، ومعنى ذلك أنه لايعترف بوجود المادة الميتة غير المدركة ؛ إذ يعتقد أن أجزاء المادة جميعاً ضروب من الأحياء تختلف في كمية الحيوية والتفكير ، و بعبارة أخرى فإنه يقول إن هناك درجة من الإدراك الصحيح الكامل ، ثم يأخذ هذا الإدراك فى النقص والغموض كلما نزلنا فى سلم الكاثنات. وكلما كان إدراك الذرة واضحاً وتصويرها للكون دقيقاً كانت أكثر

حيوية وأعظم نشاطاً ، والله وحده هو القادر على أن تكون له إدراكات واضحة لا يشعر بها شيء من غموض أو ما يشبه الفموض ، و إذن فهو وحده عبارة عن فاعلية خالصة ونشاط مطلق ، وكل مخلوق سواه من الإنسان فنازلا إلى أحط الكائنات يكون فعالا من ناحية ومنفعلا من ناحية أخرى ، وهذا الجانب المنفعل من الذرة ، أى الجانب السلبي منها ، هو ما يسمى بالعنصر المادى ، أى أن وجود المادة السلبية في الذرة الروحية هو الذي يحول دون وضوح إدراكها . و بعبارة أوضح : كلا رجحت في الكائن كفة الجانب الروحي الفعال على العنصر رجحت في الكائن كفة الجانب الروحي الفعال على العنصر المادى السلبي كان ذلك الكائن أكثر وضوحا في إدراكه

وعلى الرغم من أن هذه الذرات الروحية مستقل بعضاعن بعض ، فهي متداخلة متاسكة متصلة أشد ما يكون الاتصال ، وهذا ما يسميه «ليبنتز» بقانون الاستمرار ، فليس فى نظامها تهويش أو اضطراب أو تفكك ، ابدأ من المادة واصعد إلى العقل المفكر ، تجدها طريقاً وآحدة متصلة يتزايد فيها الإدراك شيئاً فشيئاً فى تدرج غير محسوس ، وسر من النبات إلى الإنسان تر أنك إنما تسلك سبيلا ليس فيها حوائل أو عثرات ، بل إنها تعلو بك قليلا قليلا حتى تنتهى إلى قمة الجبل دون أن تشعر بالصعود

و يشير «ليبنتز » إلى مراحل ثلاث بجتازها المستعرض في طريقه من الكائنات الدنيا إلى طبقاتها العليا ؛ فذرات الطبقة السفلي ، أي ذرات النبات والجماد تدرك وكني ، فهي أشـبه ما تكون بالأحياء الغافية أو النائمة التي لا يرتفع إدراكها إلى درجة الشعور . والمرتبة التالية لتلك هي ذرات الحيوان ، ولهـــا فوق الإدراك ذا كرة ، ولكنها لا تسمو إلى درجة العقل ، و إدراكها شبيه بالأحلام الغامضة . ثم تجيء الكائنات البشرية فوق تلك المرتبة ، وهي. التي وهبت عقلا وشعوراً بالذات ؛ ويذكر «ليبنتز» أن الله هو أسمى هذه المراتب جميعاً ، فبينما تراها تتفاوت في إدراكها غموضاً ووضوحاً ، إذا بإدراكاته هو واضحة وضوحا مطلقاً

وليست هذه الذرات مطمئنة إلى مراتبها ، راضية بمقامها ، بل تسعى كل واحدة منها سعياً متواصلا إلى السمو والارتفاع نحو الكال لا ترضى به بديلا ، فهى دائبة أبداً ، لا تدخر وسعاً لحكى تحقق هذا الكال الأسمى ، بانتقالها من مرتبة إلى مرتبة ، حتى تصل إلى هدفها المنشود ؛ وليس من شك فى أن قول «ليبنتز» هذا كان إرهاصاً لمذهب النشوء والارتقاء الذى جاء به دارون فها بعد

Pre - established Harmany : التناسق الازلى) ولكن إذا كانت هذه الذرات الروحية التي يتأنف منها الكون بأسره عبارة عن عوالم صغيرة مستقلة ، لا يؤثر بعضها في بدض، فهاذا نعلل هذا النظام الدقيق الذي يشمل الوجود إن لم يكن بين جزيئاته تآلف وانسجام ؟ يجيب «ليبنتز» على ذاك بأنه قانون التناسق الأزلى ؛ فقد ركبت تلك الذِرات منذ الأزل بحيث تسير الواحــدة موازية للأخرى ، وعلى الرغم من تفرقها وانفصالها فهي تعمل جميعاً في توافق دقيق ، حتى لتبدو كأن بعضها يعتمد على بعض . أُليست كلها تسير طوع إرادة إلهية عليا ؟ إذن فهي تسير في نظام واتساق ، لا تناقض بينهما ولا اضطراب. يقول «ليبنتز»: « إن هذا التوفيق بين استقلال الذرات واتساقها في نظام واحد أشـبه شيء بفرقة من رجال الموسيقي ، كل يقوم بدوره مستقلا ، وقد أجاسوا بحيث لا يرى بعضهم بعضاً بل ولا يسمعه ، ومع ذلك فهم يعملون في تناغم منسجم ، ما دام كل منهم يعزف وفق المذكرة الموسيقية ؛ فإذا ما سمعهم مستمع في وقت واحد ، لحظ في عرفهم تآلفاً عجيماً » و بهذه النظرية نفسها قد عالج « ليبنتز » العلاقة بين العقل والمادة ، أى بين الروح والجسد . فالروح يتبع قوانينه الخاصة ،

والجسد كذلك يتبع ماله من قوانين ، دون أن يؤثر أحدها في سير الأخر ، فهما يتلاقيان في تناسق بلغ من الدقة حدا بعيداً يستحيل معه الخطأ ؛ فكل خلحة عقلية يقابلها وضع من الجسد كما لو كانت العلاقة بينهما علاقة العلة بالمعلول . ولا يمكن تعليل هدذا الاتفاق المستمر بين العقل والجسم إلا بإحدى ثلاث ، يسوق لها «ليبنتز » تشبيهه المشهور . بأنهما كساعتين تسيران معاً في دقة تامة ولا يكون ذلك إلا بفروض ثلاثة :

(۱) أن يكون للساءتين آلة واحدة تديرها معاً في آن واحد

سے (۲) أو يكون ثمت شخص بعادل بينهما من آن إلى آن بحيث يوفق بين زمنيهما

معها الخطأ الله عند تكون الساعتان صنعتا في دقة تامة يستحيل معها الخطأ

فأما الفرض الأول فردود ، لأن العقل والجسم لا يؤثر فيهما مؤثر بعينه في وقت واحد . وأما الفرض الثانى فمردود كذلك لأنه يفرض تدخلاً مستمراً في علاقة العقل والجسم . وأما ثالث الفروض فهو ما يراه «لينيتز» جديراً بعظمة الخالق وكامل قدرته ، أي أن كل شطر يسير في طريقه الخاصة ، فلا يكون

بين الشطرين اختلال أو اضطراب . وهذا التآلف موجود منذ الأزل ، وهو ما يسميه بنظرية التناسق الأزلى

ولكن إذا كانت كل ذرة مغلقة في حدودها الخاصة ، لا تستطيع أن تطل على العالم الخارجي ، كما يستحيل أن ينفذ إلى داخلها شيء من العالم الخارجي ، فكيف نعلل إدراكنا لله ، بل إدراكنا لكل ما يحيط بنا من أشياء ؟ أليس الإدراك ضرباً من ضروب الاتصال ، أو هو كل الاتصال ؟ كيف يستطيع كائن أن يصل إلى معرفة الله والعالم إذا لم يكن في مقدوره أن يحطم حدود فرديته ؟ هذا تناقض ولا ريب ، وأغلب الظن أن « ليبنتز » قد لحظه عند حديثه عن علاقة الإنسان بالله ، فأنقذ الموقف بأن زعم أن الروح الإنساني لا يقف عند حــد تصوير الكون وتمثيله في شخصه ، كما هي الحال في سائر الكائنات ، ولكن له فوق ذلك مقدرة على إدراك الله وتقليده ، ثم معرفة أجزاء العالم عن طريقه ، لأنه يعتقد أن الله جل شأنه هو الذرة السامية الكاملة ، وهي أساس الذرات جميعاً ، منها تنبيق ، كما ترسل الشمس ضوءها ، فإذا ما أرادت ذرة أن تتصل بأخرى ، كان لزاماً عليها أن تتصل أولاً بذلك الأساس ، لأنه بمثابة المركز الذى تتفرع منه الطرق جميعاً

سس (٣) نظرية المعرفة: من أين جاءت إلى الإنسان هـذه المعلومات التي تملأ شعاب ذهنه ؟ أما « لوك » فرأمه في ذلك معروف ، وهو أن كل معلوماتنا إنما جاءت عن طريق الحواس ، فَأُثُرِت فِي صفحة الذهن ، التي برزت إلى هذا العالم نقية بيضاء ، لا تشوبها شائبة ؛ وأما « ديكارت » فيزعم أن الطفل يولد مزوداً ببعض الآراء الفطرية التي لا يمكن أِن يحصلها بالتجربة . طرفان متناقضان من الرأى ، كتب لها أن ينتهيا إلى « ليبنتز » الذي لا يعجز عن جمع المتناقضات في وحدة متسقة ، فقد عهدناه يوفق بين الآراء المتضاربة ، ولا يدخر في هذه السبيل جهداً . وقد رأيناه في نظرية الذرات الروحية يوفق بين مذهبي « التعدد » و « الواحدية » ، وها هو ذا يزيل ما بين « لوك » و « ديكارت » من خلاف في نظرية المعرفة ، فهو من ناحية ينكر على «لوك» رأيه في انعدام الآراء الفطرية ، ويري أن للعقل أساساً من المعلومات يستحيل أن يحصِّل بدونه شيئاً من المعرفة ، فهو يولد حاملًا بين طياته معرفة كامنة بالقوة ، وهذه لا تصل إلى درجة الشعور إلا إذا أيقظتها التجارب التي تنفذ إليها عن طريق الحواس . فليس من شك في أن الطفل يولد مزوداً بميل إلى استطلاع الحقيقة قبل أن يصادف في حياته أية تجربة ، ويكني

أن تكون لديه تلك القوة العقلية وحدها ليحوز لنا القول بأن له معرفة فطرية . وإذن فيحب أن نكمل نظرية « لوك » التي يلخصها في هذه العبارة: « ليس ثمة في العقل من أثر إلا ما تبعيثه الحواس » بأن نصيف إليها هـذا التعديل: « . . . <u>إلا العقل</u> نفسه » ، كذلك ينقض « ليبنتز » رأى ديكارت في الآراء الفطرية فلا يذهب معه إلى أن المعرفة التي تولد مع الطفل تكون عند الولادة محددة واضحة ، إنما يعتقد « ليبنتر » أن تلك المعرفة تكون بادئ الأمر سابحة في اللاشعور ، وتظل غامضة مهوشة حتى تدركها التحرية ، فتوقظها من مكامنها ، وتزيل ما يغشاها من غموض ، بما تنشره على معالمها من ضوء ، فحياة العقل عبارة عن تقدم مطرد مستمر من إدراك مهوش مضطرب إلى إدراك دقيق محدود ، شأنه في ذلك شأن كل ذرة في الكون : حياتها انتقال من الغموض إلى الوضوح في الإدراك

من ذلك نرى أنه وافق ديكارت على وجود الآراء الفطرية ، بل لم يُرضه أن يقف عند الحد الذي وقف عنده « ديكارت » من أن بعض الآراء دون بعضها الآخر تولد مع الطفل ، ثم من أن بعض الحواس بقيتها ، فادعى هو أن جميع الآراء تولد فطرية ولا يُستحدث منها في الحياة شيء ، كما وافق «لوك» على أن

التجارب التي تنفذ إلى العقل عن طريق الحواس لها كل الأثر في تكوين المعرفة. والفرق بينهما هو أن «ليبنتز» لا يرى أن هـ ذه المعرفة قد استحدثت ، بل انتقلت من وجود بالقوة إلى وجود بالفعل ؛ أوقل انتقلت من حالة الحمود إلى اليقظة والنشاط ؛ وهكذا استطاع «ليبنتز» أن يقرب وجهتى النظر إلى حد الاندماج

سر (٤) اللم والعالم: كان «ليبنتز » مؤمناً شديد الإعان عصدر عن عقيدة سليمة ، فهو يرى لزاما عليه أن يدفع ما تنطاق به بعض الألسنة من اتهام المالم بالشر والنقص ، وأن يثبت اللناس أنه ليس في الإمكان أبدع مماكان ، وأن دنيانا أكل ما يستطاع خلقه من الدُّني ؛ أليس الله علة وجود الأشياء جميعاً ؟ إذن فلابد أن يكون قويا إلى أبعد حدود القوة ، كاملا إلى أقصى مراتب الكمال ، حكما إلى أعمق أغوار الحـكمة ، خيراً إلى أوسع آماد الخير . صَوِّرْ لنفسك هـنـذه الحِكمة المطلقة قد تآزرت مع ذلك الخير الأسمى في خلق العالم ، ثم حدثني كيف يكون ؟ أليس من الطبيعي المحقق أن يجيء على أحسن ما تجيء العوالم؟ هذا حق لا ريب فيه ، لأن الله يصدر عن منطق مستقم يتفق مع ماله من كمال ، ولا يسع ذلك المنطق الكامل إلا أن

ينتج عالما أقرب ما يكون إلى الكمال « لأنه إذا أخرج عالماً دون ما يستطاع إخراجه ، كان في عمله ما يمكن تهذيبه و إصلاحه » هذا الإيمان العميق لم يصادف من « ڤولتير » إلا سخرية مُرّة ، فرد على «ليبنتز» بأن تجربته في الحياة علمته أن هـذا العالم -- على نقيض ما وصف - أسوأ ما يمكن من العوالم ، « ولو كان فيه ذرة من كال لا بمحى منه هذا البؤس الذي يزهق ألوف الألوف من النفوس الكسيرة ». وقد هاج هـذا القول من قولتير شابا مؤمناً متحمساً في إيمانه ، فتصدى له وهاجمه في الصحف هجوماً عنيفاً ، فلم يكن من الساخر العظيم إلا أن أجابه فى رفق بقوله: « يسرنى أن أعلم أنك أصدرت رسالة تهاجنى فيها ، فقد أوليتني بذلك شرفا عظما ، ولكن أتستطيع يا سيدى أن تحدثني عما يدفع آلاف البشر إلى قطع بهضهم أعناق بعض فى هذا العالم الذى تصفونه بأنه خير ما يستطاع خلقه ؟ و إنى لك من الشاكرين »

كذلك تصدى «هِجِل» لنقد «ليبنتر» فى رأيه هذا عن العالم وقال إنه قد أرمل قوله قضية بغير تدليل. فلنسلم معه جدلا بأن هذه الدنيا خير ما مكن خلقه ؛ أفيكون هذا دليلا على خيرها وصلاحها ؟ إذا أنت أرسلت خادمك إلى السوق ليبتاع لك شيئاً

فجاءك به الخادم سيئاً رديئاً ، ثم أقنعك بأنه خير ما يباع فى السوق ؛ أفتحكم على هذا الشيء بالجودة لأنه كذلك ؟ كلا ولا ريب ، فلا يمنع سوءه وشراه ألا يكون هناك أحسن منه ، كذلك قل فى العالم ، قل ما شئت من أنه خير ما يمكن وجوده ، ولكن هذا لا يبرئه من النقص والشر

وكان «ليبنتز» قد لحظ هذا الضعف في يقول ، فاعترف أن في العالم شراكثيراً ، ولكنه لا يرى ذلك مناقضاً لنظريته ، بل اتخذ هذا الشر نفسه دليلا على صحتها مفلولا ما تحوي الحياة من بؤس وألم ما كانت الدنيا خير ما يستطاع خلقه ؛ لأنهما كثيراً ما يكونان سبيلا إلى الخير وسبباً في وجوده « والمرارة القليلة كثيراً ما تكون ألذ مذاقا من السكر الحلو». ثم يسير «ليبنتز» بعد ذلك في البحث عن أصل الشر في العالم ، فيقرر أن علمة وجوده هو الجانب المادي ، فقد ذكرنا فها سبق أن لكل ذرة في الوجود جَانْباً إيجابيًّا فعالاً ، و إلى جواره جانباً سلبيًّا منفعلاً ، هو الجانب المادي منها ؛ و بقدر ما ترجح كفة الجانب الفعّال تكون الذرة أدنى إلى الكمال ؛ ولذلك ترى كل ذرة لا تفتأ تسعى جهدها لكي تتغلب على جانبها المادي السلبي الذي يقعد بها عن السمو في سبيل الكمال ، والإنسان - ككل شيء

آخر — لا مدخر وسعاً في هذا الجهاد العنيف الشاق ، وهـذا الجهاد نفسه - الذي لامناص منه بحكم طبيعة التكوين الذرى -هو أصل الشر وسبب البلاء ، فالشر إذن نقص نشأ عن محاولة التخلص من قيود المادة ، فكأنه لم يوجـد إلا ليكون سلماً للصعود نحو الكمال الأسمى ، وعلى هـذا الاعتبار يكون الشر وسيلة للخير . أضف إلى ذلك أن وجود الشر إلى جانب الخير مما يُظهر جمال الحياة ، فقد كانت تكون أقل كالا وجمالا لو أنها. لم تحو إلا خـيراً محضاً ، ومن ذا الذي يتمنى حياة لا ألم فيها تجيء على صورة واحدة لا اختلاف فيها . ثم يذكر «ليبنتز » أن الخير هو الجانب الإيجابي من الحياة ، والشر هو الجانب السلبي منها ، ولما كان الله لم يخلق - بداهة - إلا الجانب الإبجابي ، فلا عكن أن يُعدُّ سبباً في وجود الناحية السلبية ، ولا يمكن أن يكون الله خالقاً لما نرى في الحياة من شرور وآلام

> جور<u>ن</u> لوك ١٧٠٤ - ١٦٣٢

وُلد چون لوك John Locke فى رنجتن Wrington ، بالقرُب من برستول فى انجلترا ، فى نفس السنة التى وُلد فيها سبينوزا ،

وقد درس في صباه الفلسفة والعلوم والطب في جامعة أكسفورد، ولكنه لم يفد من دراسته في تلك الجامعة إلا قليلاً ، لما كان يسودها من روح جامد عقيم ، لا يتفق مع ماكان ينزع إليه من الحرية التي ظل ينشدها حتى وافته منيته . فلما اكتملت رجولته اتصل بحزب الأحرار في بلاده عضواً عاملاً فعالاً ، في عهد كانت مناصرة الحرية فيه لا تفسر إلا بمعنى الإباحية في السياسة والدين ، وكان حتماً على أشياعها أن يلاقوا أحد اثنين كلاها مُرِّ : فإما النفي والتشريد ، وإما القتل ، ولكن « لوك » استطاع أن يقيم في أرض الوطن زمناً رغم مبادئه الحرة ؛ لأن رجلاً من أعظم الساسـة في عصره كان يعاونه و يظاهره ، هو اللورد شافتسبرى ، فلما تو في هذا لم يجد الفيلسوف بدًّا من الفرار إلى هولندة ، ولـكنه حتى وهو في مقره هـذا اضطر إلى التستر والخفاء ، لكي ينجو من تسليمه إلى حِكومته التي كانت تقتفيه لتنزل به العقاب

ثم ظفر الأحرار في انجلترا بالنصر والغلب ، واعتلت أريكة الملك أسرة جديدة ، فأرسل «لوك» سهيرًا لدولته في بلاط براندنبرج ، ثم إلى بلاط فينا ، ولكن مقامه هناك لم يطل ، إذ اضطره السقام والمرض إلى العودة إلى انجلترا حيث ولى

منصماً من أكبر مناصما ، وقد استطاع أن يلعب في الحياة الإنجليزية دوراً خطيرًا ، أولاً لقوة قلمه وذبوع كتابته وشدة تأثيرها في النفوس ، وثانياً لما امتاز به من نشاط جم ومقدرة فائقة في توجيه السياسة وتشكيلها . فلما اكتهل وأضعفته الشيخوخة آوى إلى الريف الهادئ الجميل يقضى فيه آخر سنيه ، ثم مات وله من العمر ثلاثة وسبعون عاماً . وقد شهد له معاصر وه جميعاً بالإخلاص للحق والتفاني في سبيل الحرية ، كما عرف في قومه بالاعتدال والحكمة ، وامتازت كتابته بالقوة والوضوح ودقة الأساوب ، وأهم مؤلفاته هي : «مقالات في الحكومة المدنية » ، « آراه في التربية » ، « خطابات في التسامح » وأشهر مؤلفاته كلها هو كتابه المسمى: « مقالة في العقل البشري »

وليس من العسير أن تلمس روح «لوك» في كل مؤلفاته واضحة بارزة ، فجميع كتبه ترمى في حقيقة الأمر إلى غرض أساسي واحد ، هو مهاجمة التمسك بالتقاليد العتيقة ، والنداء بضرورة حرية العقل في النظر إلى الحقائق وتكوين الأحكام. ذلك هو الغرض الأساسي الذي كان يقصد إليه «لوك» ، ذلك هو الغرض الأساسي الذي كان يقصد إليه «لوك» ،

ولكن لكلكتاب غرضاً خاصا بالإضافة إلى الغرض العام فقالته «في الحكومة المدنية» إنما أراد بها أن يردّ على

أنصار الأسرة المالكة القديمة - أسرة ستيوارت - هؤلاء الأنصار الذبن اتهموا الحكومة الجديدة باغتصاب العرش عدواناً ، وقد كان لسانهم الناطق هو السير رو برت فلمر Sir Robert Filmer الذي أصدر في ذلك كتابه Patriarcha ، وهو و إن لم 'ينشر مطبوعاً إلا بعد موت كاتبه إلا أنه ذاع في الناس مخطوطاً ذيوعاً عظماً ، وفيه يشرح رأى المحافظين في أن الدولة هي امتداد الأسرة ، وأن الملكية نظام مقدس إله ي ، فلا يجوز خلع الملك ولا مهاجمته . فأحابه «لوك» بأن الدولة عقد تم بين الأفراد لحمامة متاعهم وأملاكهم ؛ فالمرجع النهائي فيهن يولى العرش هو الشعب وحده ، ووسيلة التعمير عن رأبه هي الأغلبية ... و يســـتطرد « لوك » فى رسالته هذه فيقسم الحــكومة إلى قوات مختلفة متميزة هي : (١) السلطة التشريعية و (٢) السلطة التنفيذية (وتتضمن القوتين الإدارية والقضائية) و (٣) السلطة التعاهدية Federative ، وهاتان السلطتان الأخيرتان خاضعتان للحكومة وعلى رأسها الملك ، ولكن إذا كان من حق الملك أن يتدخل في السلطة القضائية فما ذلك إلا في حدود مقيدة ، بحيث تكون الكلمة العليا دأمًا لمشلى الشعب الذين يكتسبون هذا الحق إما بالانتخاب أو بالوراثة . ويصر « لوك »

فى كتابه على أن تكون القوة التشريعية هى السلطة العليا فى الدولة ، وأنها يجب أن تكون الحَكَم الفصل فى كل ما ينشأ من مواضع الخلاف والنزاع . . . ولا يعترف «لوك» بالملكية المطلقة نظاماً للحكم ، ويشترط لهذا النظام أن بكون الملك مقيداً بإدادة الشعب

و بهذا أراد « لوك » أن يدعم أركان الحكومة الجديدة ، لأنها قائمة على إرادة الشعب ، والشعب صاحب الحق فى تولية من يشاء على أموره . وأنت ترى من ذلك أنه يوافق « هو بز » فيا ذهب إليه ، كما أنه يسبق « روسو » فى إعلان الرأى القائل بأن أساس الدولة تعاقد اجتماعى بين الأفراد

أما كتابه «فى التسامح» فقد دافع فيه عن حق الأفراد فى الحرية الشخصية ، وهو يحتم أن يكون لكل إنسان الحق الكامل فى إيداء آرائه حراً من كل قيد ، فليس من الحكمة أن ترغم الناس على عقيدة معينة أو رأى خاص . ويقول فى رسالة أخرى خاصة بالكنيسة المسيحية : إن حرية العقيدة الدينية واجب فى عنق الدولة ، وليس لهذه الأخيرة أن تتدخل بين الفرد وعبادته ، إذ واجبها محصور فى صيانة المصالح المادية وحدها ، ولكن على شرط ألا يُعرص تصرف الفرد سلامة وحدها ، ولكن على شرط ألا يُعرض تصرف الفرد سلامة

الدولة للخطر . وهُو يحرّم على الحكومة تحريمًا قاطعًا أن تتحمز لمذهب من العقائد الدينية دون آخر ؛ قائلاً إنه كلا كان المذهب الديني أقرب إلى الحق كان أبعد عن حاجته إلى مساعدة الدولة له وهو يعرض لنا جملة آراء قيمة في كتابه عن التربية ، الذي قصد به في الأساس أن يصون حرية الفرد في التفكير ، فهو لكي محقق للطفل هذه الحرية إلتي ينشدها له ؛ بطالمنا ألا يكون التعلي عاما تحت اشراف حكومة أو كنيسة ، لأن هذه أو تلك ستحاول أن تبث في النشء مايتفق وأهواءها من الآراء والعقائد. و يشترط « لوك » أن بكون التعليم خاصا فى المنازل ، فيكون لكل طفل مَن يربيه ، ويرى أن التربية يجب أن تقصد إلي الكفاية العملية وحدها ؛ و إذن فينبغي أن نضيق من تعليم اللغات بقدر ما نوسع من تعليم الحقائق ، هذا و يجب أن تسبق اللغاتُ الحديثة اللغاتِ القديمة في الدراسة ، ولابد أن يدرس كلاها بالتدريب العملي لا من الجانب العلمي ، وتحقيقاً لذلك الغرض يجب ألا تدرس قواعد اللغة إلا بعد أن يتمكن الطالب من التكام بهذه اللغة ؛ وله عدا ذلك آراء أخرى في وجوب ملاءمة طريقة التدريس لشخصية الطفل ، وضرورة الألعاب الرياضية في التربية ، وفى محاولة تحويل العمل إلى لعب ، وغير هـذه من

الأفكار القويمة التي أخذها من بعده روشو ، فألبسها ثوباا جديداً ، وأخرجها للعالم حية بما نفخ فيها من روح

ولنتناول الآن كتابه «فى العقل البشرى» ، وهو خـير ما كتب، فقد استهل هذا الكتاب باختبار العقل البشري نفسه أولاً لكي يتثبت من صلاحيته ومقدرته على اكتساب المعرفة الصحيحة ، و إلا كانت أبحاثنا كلها قائمة على أساس متهدم متصدع ؛ ولعل ما أوحى إليه بفكرة هذا الكتاب تلك البحوث. والمناقشات التي كان يقوم بها مع صفوة أصدقائه الذين كانوا يتخذون من داره ندوة يجتمعون فيها ، لكي يتعاونوا على بحث. مايدرض لهم من المشكلات العامية ، ولم يلبث هو وأصدقاؤم بعد عدة اجتماعات أن قرروا أن طريق البحث وعرة شائكة ثم وأنهم عاجزون عن المضي فيها عجزاً تاما . يقول « لوك » : « لقد. ربكنا أنفسنا حيناً من الدهر دون أن نخطو خطوة واحدة نحو حل ما حير نا من شكوك ، ثم عنّت لى بعد ذلك فكرة هي أننا. نسير على غير هدى ، وأنه كان ينبغي قبل البدء في مثل هـذه الأبحاث أن نختبر قوتنا لنرى لأى الموضوعات تصلح عقولنا لمعالجتها ولأيها لا تصلح»

وما أشبه قول «لوك» في هذا «بديكارت» من قبله ،

## - Y.Y-life Jan

و «كانت» من بعده ، فهو كما سبقه الأول وكما سيتلوه الثانى يرى أنه لا يجوز لفا بحال من الأحوال أن نقوم بأى بحث أو دراسة قبل أن نستيقن أولا هل بقع هذا الدحث أو هذه الدياسة في حدود قدر تنا العقلية أم لا . ولقد أخذ على نفسه ألا يتعدى في علمه حدود الحواس والعقل ، حتى لا يقبل من المعلومات إلا ما تقوم كل الدلائل على تبريرها

و يسارع « لوك » فينبه القارئ أنه لا يقصد مدراسة العقل المدئية أن ندرس طبيعة العقل نفسها ؛ كلا فايس له مهذا المطاب مأن ، بل إنه ليقول إن من يحاول أن يدرس طبيعة عقله اشبيه عن محاول أن يرى عينيه! (لأنه محاول أن يرى عقله بعقله) ولكن «لوك » يكتني في ذلك علاحظة ما يحدث في العقل وقت تحصيل المعرفة ، وهو يقتني أثر « ديكارت » في تسميته كل ما يحدث في القوة الواعية « بفكرة » ، ويعان أن كل مهمته هي استكشاف الطريقة التي يصل بها العقل البشري إلى أفكاره ، و إذن فهو في بحثه هذا أقرب إلى تعرف وسائل المعرفة الصحيحة منه إلى كشف الحقيقة نفسها . ومن ثم كان « لوك » جديراً بأن يعتبر مؤسس علم النفس الحديث ، لأن معظم بحثه منصب على مبعث الأفكار وأساسها

ولقد سلم « لوك » بمجز العقل البشري وقصوره عن ممالجة ما يتحاوز حدوده . و يقول في ذلك : « لا ينبغي أن نعدو حدود ما تستطيعه ملكاتنا»، وهو يلاحظ أن الناس يميلون بوجه عام إلى التعمق بأفكارهم فما هو فوق مقدورهم ، ولذا تراهم يسيرون على غير هدى ويةين . والنتيجة الطبيعية لهذا التخبط هي اللاأدرية والشك . . « فلو أننا بحثنا ملكاتنا العقلية محثاً جيداً ، وكشفنا عن مدى علمنا لنرى الأفق الذي يفصل بين الأجزاء المضيئة والأجزاء المظلمة من الأشياء ، أعنى بين ما نستطيع فهمه وما لا نستطيع ، لاطمأن الناس إلى جهلهم في الجانب المظلم ورضوا به، ولاستخدموا أفكارهم وأبحاثهم في الجانب الآخر استخداماً أنفع وأبعث على الاطمئنان »

وتقع هذه المقالة التي نحن بصدد عرضها في أر بعة أبواب، ألما أله لها فبحث تمهيدي بنكر به أن يكون شيء من معلوماتنا مفطوراً فينا بالوراثة ، ولقد تقدم بهذا الإنكار تمهيداً لغرضه الأساسي الذي قصد إليه من الرسالة كلها (والذي شرحه في الباب الثاني) ، ألا وهو أن كل معرفة الإنسان مهما كان نوعها ، بل كل ما يستطيع الانسان أن يدركه بعقله ، هو في حقيقة الأمر مستمد من التحارب ؛ فكل أفكارنا — بسيطة كانت

أو مركبة — إنما استقيناها من أمثلة جزئية جاءتنا من طريق الحواس الخس منفردة أو مجتمعة ، أو هي ترجع إلى عملية عقلية . و بعمارة أخرى فار كل تجاربنا راجعة إما إلى الإحساس أو التفكير ، وكل لفظة لا يكون لها مدلول حسى أو عقل فهي لفظة فارغة حوفاء

وأما البابان الثالث والرابع من هذه الرسالة فقد أقام فيهما «لوك» ما استطاع من الأدلة على صحة ما زعمه فى البابين الأولين ، ولقد شغل «لوك» جزءاً كبيراً من هذين البابين الثالث والرابع بتحليل فكرة المكان والزمان واللانهاية والجوهر والسببية والقوة ، لكى يبرهن على أنه حتى هذه الأفكار التى قد تبدو مجردة ، والتى قد يُظَن أنها لم تأت عن طريق الحواس، إنما تعتمد هى أيضاً على التجارب ، وأنّا إذا محونا منها العناصر التى كسبناها بما من علينا من تجارب جزئية لزالت ولم يبق الحما من أثر

وخلاصة القول أن المبدأين اللذين أراد « لوك » أن يقررهما في كتابه عن العقـل البشرى هما : (١) أنه ليس بين أفكارنا ما هو فطرى موروث ، (٢) وأن كل المعرفة مسـتمدة مرف التحارب وحدها

ولنتناول الآن أجزاء هذا الكتاب بشيء من التفصيل : ۗ س اليار الاول: كانت العقيدة السائدة قبل « لوك » هي أن العقل البشرى يشتمل على بعض الأفكار الفطرية الموهوبة منذ ولادته دون أن يكسبها من التجارب التي تمر عليه أثناء الحياة ، ولقد بلغ من رسوخ هـذا المذهب في النفوس أنه لم يكن يستهدف حتى لمجرد البحث والجـدل، وكان ديكارت من أشد المدافعين عن صحته وثبوته ؛ أما «لوك » فيقابل هــذا التسليم الأعمى بوجود الآراء الفطرية بأشد الإنكار، ويقول: « لما رأى الناس أن هنالك بعض القضايا العامة التي لا يكاد العقل يدركها حتى يوقن بها يقيناً يسـتحيل أن يتطرق إليه الشك ، حَمُوا عليها بأنها فطرية فيهم ، لا لشيء إلا لأن هذا التعليــل أيسر وأقصر » ولكنهم في الواقع لا يعللون الرأي بقولهم عنه إنه فطرى ، بل إن هـذا القول لأعتراف صريح بأنه لغز أشكل عليهم حله ، ولم يجدوا لتعليله الصحيح سبيلاً . ثم يمضى «لوك» في معارضة «ديكارت» في مذهب الآراء الفطرية فيقول: يتخذ دعاة فطرية الآراء دلياين لتأييد النظرية التي يذهبون إليها - الأول: أنها آراء مسلم بها من الناس جميعاً بغير استثناء، والثاني: أن العقل البشرى يدركها بمجرد

وعيه ويقظته ؛ فيرد «لوك» الدليل الأول بأن هـنده الآراء ليست كما يزعمون مسلما بها من الناس كلهم بدليل أن القبائل المتوحشة لا تعلمها ، و رد الدليل الثاني بأن العقل لا يستطيع إدراك تلك الآراء عجرد يقظته في السنين الأولى من العمر بدليل أن الأطفال تجهلها جهلاً تامًّا . خذ مثلاً بعض البدم يأت كاستحالة أن يكون الشيء وألا يكون في وقت واحد، فهذه القضية التي يذهب دعاة الآراء الفطرية أنها موروثة فينا وليست مكسوية أثناء الحياة ، لا شك مجهلها الأطفال والمتوحشون والبلهاء على الرغم من بداهتها. و إذن فهذه القضايا الجردة كلها ليست مفطورة موهوبة ، ولكنها على نقيض ذلك مكسوبة بالتجربة ، بل و بالتجربة الطويلة

ولا يستثنى « لوك » من نظريته حتى فكرة الله نفسها ، فهذالك من الناس من يجهلها جهلاً تامًّا ، أضف إلى ذلك أن الشعوب التي تعترف بوجود الله لا تتفق كلها على إله واحد ، بل إنهم يختلفون في تصويره أشد اختلاف

وقد تصدّی «كوزان Cousin» لمعارضة «لوك» بقوله: إن الطريقة التى اتبعها فى الاستشهاد ليست طريقة علمية قويمة ولا تبعث الثقة واليقين ، لأنه مرن المتعذر أن نحصل على

معلومات دقيقة عن المتوحشين والأطفال تتيح لنا أن نبنى. أحكامنا عليها . هـذا فضلاً عن أن هؤلاء المتوحشين والأطفال الذين يحتج بهم «لوك» في مقدورهم أن يعرفوا القضايا التي ضربها مثلاً على شرط أن نسوقها لهم في شكل محسوس يلائم عقليتهم

- الماب الثاني: ومادمنا قد رفضنا الآراء الفطرية وأنكرنا أن تكون فكرةُ واحدة مما تحوى عقولنا موروثة ، فين أين. جاءت لنا المعرفة وما مصدر آرائنا ؟ هـذا هو موضوع الباب الثاني ، وفيه يقول لوك: « لنفرض أن العقل صفحة بيضاء لم يُخَطُّ عليها حرف ولا فكرة ، فكيف تمتليء هــذه. الصفحة الناصعة ؟ . . . . جواب ذلك عندى كلة واحدة هي « التجربة » ، فمن التجربة ينشأ علمنا كله ، وعنها يتفرع » ، ولكن ماذا يعني «لوك» بكلمة «التحرية» التي هي قوام المعرفة كلها ؟ يقول في ذلك : « إن ملاحظتنا للأشياء الخارجية المحسوسة ، وللعمليات العقلية الباطنية ، الأولى بالإدراك الحسى ، والثانية بالتأمل الباطني ، هي التي تمد عقولنا بحميع أفيكارها. فهما (أي الإحساس والتفكير) الينبوعان اللذان منهما تتدفق المعرفة التي يصدر منها كل ما لدينا ، بل كل ما يمكن أن يكون

الدينا من أفكار ». و إذن فالتحرية عند « لوك » ذات شعبتين : فهي مجرية تستمد إما بالإحساس أو بالتأمل الباطني ... ولكنه يقول إن الحواس تعمل أولاً ، فتقدم إلى العقل طائفة من بالأحاسيس ، ثم يجيء بعد ذلك التأمل وما ينشأ عنه من أفكار « هــذان وحدها — على ما أعلم — ها النافذتان الوحيدتان اللتان ينفذ منهما الضوء إلى هذه الحجرة المظلمة . وأقول المظلمة لأنني أظن العقل شبهاً بقاعة مغلقة لا ينفذ إلها الضوء » ، ومن فلك ترى أنه يعتقد أن العقل شيء قابل منفعل ليس إلا ، فلا يُسْعُه إلا أن بدرك ما تقدمه إليه أعضاء الحس ، أما هو نفسه مِفْعَاجِزَ كُلُ الْعَجِزُ أَنْ يُخْلَقُ بِنَفْسَهُ أَفْكَارًا غَيْرِ الَّتِي تَمْدُهُ لَهُ الحواس ، كما أنه عاجز أن يمحو شيئاً عما يتكون فيه من أفكار ، هو عاجز عن هذا وذاك عجز الإنسان عن خلق ذرة واحدة أو إعدامها . فالعقل عند « لوك » لا يزيد على مرآة تنطبع فيها حدور الأشياء التي تعرض له ، ولكنه بعدئذ بعود فيعترف له بشيء من الفاعلية يسير، إذ يقول إن العقل حينها يتقبل المواد الأولية التي يقدمها له الإحساس والتأمل الباطني يكون لملكاته من القوة ما يستطيع به أن يجمع أشتات الآثار المتفرقة التي جاءت ما هذه الحاسة أو تلك ، فيركب منها أفكاراً مركبة . ومهذا

يكون العقل قوة إنجابية تتناول ما بنطيع في صفحة الذهن من آثار، ويؤلف منها أفكاراً، ولكن «لوك» سمع عملاحظة أن هذه قوة صورية محضة ، لأنها لا تضيف شئاً جديداً إلى مادة الأفكار التي أتت إلى العقيل من الخارج، ولكن مها قيل فيها فهي قوة فاعلة على كل حال. ومما يلاحظ هناأن هذا القول من «لوك» يتعاون قوة العقل مع عناصر التحرية الآتية من الخارج في تكوين أفكارنا وتأليفها، هي الخطوة التمهيدية التي كملت فها بعد في فلسفة «كانت»

الباب الثالث، نبوبب الا فطر: لقد علمنا مما سبق أن جميع أفكارنا تنشأ من أحد مصدرين : إما الإحساس أو التفكير، ونريد الآن أن نتناول أفكارنا بالتبويب والتقسيم فهى كلها على تباينها واختلافها تقع في مجموعتين : أفكار بسيطة وأخرى مركبة

(۱) أما الأفكار البسيطة فهي ما تأتي إلى العقل من الخارج، وقد تأتي عن طريق حاسة واحدة ؛ كاللون عن طريق البصر، والصوت عن طريق السمع، والصلابة عن طريق البصر، أو قد تكون آتية من عدة حواس مشتركة ، كالامتداد والشكل والحركة/ أو قد تنشأ من التفكير وحده دون الحواس،

كالشك والعقيدة والإرادة . أو قد تكون مما يتعاون في تأليفه التفكير والخواس معاً ، كالسرور والألم . . . . و برى « لوك » أن فكرتي المكان والزمان ها أيضاً من الأفكار البسيطة ، ففيكرة المكان تأتى بواسطة البصر واللمس ، كما تنشأ فكرة الزمان من تعاون مصدري المعرفة معاً: الحواس والفكر ، فندركه بالتأمل في تعاقب مشاعرنا وأفكارنا في العقل ، كما ندركه في تتابع الأحداث والأشياء بواسطة الحواس ؛ وهنا يستطرد « لوك » فيعقد مقارنة بين فكرتى المكان والزمان ؛ فيقول إنهما يتلاقيان ر في أن كليهما لا متناه غير محدود ، و يتفارقان في أن المكان يمتد في عدة انجاهات ، أما الزمان فلا يمتد إلا في أنجاه واحد فقط (٢) وأما الأفكار المركبة فيقول عنها لوك: « إذا ما امتلاً العقل بهذه الأفكار البسيطة ، كان له من القوة ما يستطيع به أن يستعيدها و يستثيرها ، وأن يقارن بينها ثم يؤلف من أجزائها أفكاراً لا نهاية لاختلافها وتنوعها ، و بهذا يمكنه ــ متى شاء ــ أن ينشى أفكاراً مركبة جديدةر» ، وهذه إلافكار المركبة نفسها تنقسم إلى ثلاثة أقسام: أعراض ، وجواهر ، وعلاقات. أما الأعراض فهي الأفكار المركمة التي تؤلفها عقولنا من أشتات الأحاسيس كما تؤلف الجمل من الكلمات، فهي لا تطابق

بعد تكوينها - شيئًا من الحقيقة الواقعة في الخارج، أعنى أن هذه الأفكار ليس لها وجود مستقل عنا، وإلى هذا القسم تنتمي كل الإدراكات الكلية، وبعبارة أخرى كل الكلات الكلات الكلات الكلات الكلات الكلام وأشباهها). وهنا يقول «لوك» إن كثيرًا من أخطائنا راجع إلى أننا ننسى أن ألفاظ اللغة تدل على مدركات عامة تكونت داخل العقل ولا يقابلها أشياء حقيقية في الخارج

 وأما الجواهر فهي الأفكار التي تقابل الأشياء الحقيقية الموجودة في الخارج ، والواقع أننا نجهل حقيقة هـذه الأشياء في ذاتها ، ولسنا نعرفها إلا بواسطة هذه الأفكار التي نسميها بِالجواهر ، فالجوهر شيء مجهول لنا نجمع حوله مجموعة من الصفات الجزئية التي تأتي بهـا الحواس ، فأنت تعرف عن البرتقالة مثلاً لونهـا جاءتك به العين ، وملسها جاءتك به الأصابع ، ورائحتها جاءك بها الأنف ، وما إلى هذه من سائر الأفكار البسيطة ، ولكن الشيء الحقيق الذي أخذت تضيف إليه هـذه الصفة وتلك حتى تكوّنت في ذهنك البرتقالة مجهول ، فكل علمك عن البرتقالة هو « مجموعات من الأفكار البسيطة التي فرضنا إلى جانبها وجود شيء (أمر جوهر) تتعلق به وتستقر فيه»

والنوع الثالث من الأفكار المركبة هو فكرة العلاقة التي تحدث في الذهن بين فكرة وفكرة ، محيث يكون للواحدة قوة استدعاء الأخرى

الباب الرابع ، عموفة العقل بالعالم الخارجي : إن « لوك » حين بزع أن كل ما محمى عقولنا من أفكار ، ما فيها أفكار الزمان والمكان وما إليا ، قد نشأ من أحد مصدر بن ها الاحساس والفكر ، كأنه حعل الإنسان مقياس الحقيقة كلها ، اذ أصحت الحقيقة على بديه هي ما يكونه الفرد بعقله ؛ و إذن فكل ذات مستقلة بنفسها تفكر وحدها ، ولا يتصل عالم الأشياء الخارجية بعلم الإنسان إلا بمنا يكونه هذا عنه من أفكار محصلها بقوتي إحساسه وفكره . وهو بهذا الرأى يعارض « سبينوزا » الذي نادى بأن الأفراد ليسوا حقائق مستقلة ، بل هم أعراض لحقيقة واحدة

و برى «لوك» أن هناك ضربين من الصفات التي تميز الأسياء: صفات أولية وأخرى ثانوية . فأما الأولى فلا يمكن فصلها عن الجسم الذي يتصف بها بأية حال من الأحوال ، ومن أمثلتها : الصلابة ، والامتداد ، والشكل ، والحركة ، والعدد . وأما الصفات الثانوية فلا توجد في حقيقة الأشياء نفسها ،

ولكنها قُوسى فها تؤثر في حواسنا فتنتح فيها بعض الإحساسات المختلفة ، فتكون وسيلة نعرف سيا صفات الأشياء الأولية الأساسية ، أي حجمها وشكلها وتركيبها وحركة أحزائها غير المحسة . ومن ذلك ترى أن «أفكارنا عن الصفات الأولية للأجسام هي أشباه ونماذج للصفات الموجودة وجوداً حقيقياً في الأجسام نفسها . أما الأفكار الناشئة فينا من الصفات الثانوية فليس بينها و بين الحقيقة الخارحية شبه على الاطلاق، أي أنه ليس في الأشياء نفسها ما يشه أفكارنا ؛ بل إن هذه الأفكار يقابلها فقط قُوِّى في الأشياء تُحدث فينا تلك الأحاسيس » .. ومن أمثلة هـذه الصفات الثانوية: الألوان، والأصوات، والطعوم ؛ فليس الاحمرار أو الحلاوة التي تنشأ عندك عن شيء ما صفة موجودة في الشيء نفسه ، إنما هي نتيجة لعلاقة اتصال الشيء بجواسك ، فكما أن الشمس تبعث الحرارة في الشمع فتذيبه ، مع أن السيولة التي استحدثت في الشمع ليست موجودة في الشمس ، كذلك حيم يعرض أمامك الشيء فيحدث فيك لوناً خاصا ، فليس بين اللون الذي تكوّن في نفسك و بين الشيء نفسه أي شبه ، وكل ما في الأمر علاقة قوة في الشيء محاسة من حواسك

ولكن إذا كانت الأفكار الثانوية مجرد أفكار في عقولنا ولا تمثل شيئاً في الأجسام نفسها ، إذن فنحن في واد والحياة الواقعة في واد آخر ، ولا سبيل إلى إيجاد الصلة بين الطرفين ؟ فكيف نوفق بين الإنسان وأفكاره من ناحية ، و بين العالم الحقيقي الخارجي من ناحية أخري ؟ يقول «لوك » : « إنه بديهي أن العقل لا يعرف الأشياء مباشرة ، ولكنه يعرفها بواسطة أفكاره عنها ، وأن معرفتنا بكون نصيها من الحقيقة عقدار ما بين أفكارنا و بين الأشياء الحقيقية من تطابق » ، فما مقياسنا إذن لما بهو صيح ولما هو زائف من أفكارنا ؟ كيف يستطيع العقل أن يقطع في ذلك برأى إذا كان لا يدرك شيئاً غير أفكاره هو، فليس من سبيل لديه لمعرفة إن كانت هذه الفكرة المعينة تطابق الشيء الخارحي أو لا تطابقه ؟ و بعبارة أوجز: ما هي العلاقة بين الشخص والشيء ؟ هذه هي المشكلة التي صادفت « لوك » بل التي اصطدم بها كل فيلسوف في كل عصر تقريباً . وقد اختلفوا في حلها فريقين : فريق يذهب إلى «المثالية» القائلة بأن أفكارنا عن الأشياء هي كل الحقيقة ، وليست الأشياء المادية شيئاً على الإطلاق . وفريق آخر يذهب إلى « الواقعية » التي تزعم أن الأجسام المادية الخارجـة عنا حقائق مقررة ، وأن مافى عقولنا من أفكار ناشى عنها ومستمد منها . وقد كان «لوك » بل كانت المدرسة الإنجليزية كلها تأخذ بهذا المذهب الواقعى ، فيقول «لوك » إن الأفكار السيطة التي تحدث في عقولنا من اتصالها بالأشياء ليست وهماً صوره الخيال ، ولكنها نتيحة طبيعية مطردة للأشياء الخارجة عنا ، وإذن فهم تطابق أصولها الخارجية كل التطابق ، لأنها تقدم لنا الأشياء بالصورة التي في مقدورها أن تكوينها في أذهاننا

ولكن انظر كيف يختم «لوك» رسالته بنقض قضيته التي من أجلها كتب ما كتب ، إنه بعد أن اعترف باستحالة أن يعرف العقل غير أفكاره التي يستمدها من الخارج ، أراد أن يعلل علمنا بالله فل مجــد بدا من القول بأن العقل محتوي صوراً أو نماذج لحقائق الله والنفس ، بل والعالم الحارجي كذلك . وزعم أن هـذه الصور الموجودة لديناً هي المقياس الذي نقيس به صحة الفكرة أو خطأها ، فإن كانت فيكرتنا عن الشيء الخارحي مشابهة للصورة الموجودة في الأذهان من قبل ، كانت صحيحة ، و إلا فهي زائفة باطلة . وهكذا يبدأ « لوك » بهجوم عنيف على الآراء الفطرية حتى يكتسحها ثم ينتهي إلى أن في العقل يماذج أو أفكاراً فطرية ، فقرر في آخر رسالته ما نقضه في أولها

يقول « لوك » إنه تبعاً لتمام التطابق أو نقصه بين الفكرة ونموذجها يكون مقدار وضوح علمنا ودقته وعلى ذلك فهناك درجات لما لدينا من معرفة:

الأولى: المعرفة المديهية ، وهى إدراك العقل لما بين الفكرتين (الفكرة والنموذج) من موافقة أو مفارقة إدراكا مباشراً دون أن يستعين في ذلك بفكرة ثالثة

مع الثانية: إدراك العقل لاتفاق الفكرتين أو اختلافهما إدراكا غير مباشر، وتسمى هذه بالمعرفة البرهانية، أى التى تحتاج فى إثبات صحتها إلى برهان

الثالثة: وهي درجة تكون فيها أفكارنا مبهمة غامضة أما النوع الأول البديهي فمثاله معرفتنا بوجود أنفسنا، لأن هذه الحقيقة يدركها العقل إدراكا مباشراً ولا يحتاج في ذلك إلى برهان. وأما النوع الثاني فمثاله معرفتنا بوجود الله، فهذه معرفة برهانية لأنها يعوزها الدليل، ولا يمكن إدراكها إدراكا مباشراً، ويرهان وجوده عند «لوك» هو مافي العالم الخارجي من غرض. وكذلك يؤكد وجودنا نحن وجود الله لأن مافينا من غرض. وكذلك يؤكد وجودنا نحن وجود الله لأن مافينا من قومي إنما تحتاج لحلقها إلى كائن ذي قوة مطلقة وعقل سام. وأما الضرب الثالث من المعرفة الغامضة المبهمة ، فذلك هو علمنا

بالعالم المادي بواسطة حواسنا ، ولكن هذا النوع الثالث على الرغم من أنه لم يبلغ من اليقين مبلغ النوعين الأولين إلا أنه مركبج ألصحة والصدق . وهنالك أدلة كثيرة على صحة علمنا بالأشياء الخارجية ، منها اتفاق البشر جميعاً على صور حسية واحدة مما يؤيد أن الصورة منطبقة على حقيقتها الباعثة لها

أما ما عدا هذه الضروب الثلاثة من المعرفة فهو لا يعدو دائرة الاحتمال والادعاء بل والجهل ، فكل أحكامنا عن الأشياء الغائبة عنا وعن معظم صفات الطبيعة وعن صفات الكائنات الروحية لا تزيد على مجرد الادعاء بالعلم . وكل ما يقوم به العقل في أحكامه عن مثل هذه الأشياء هو موازنة الحجج وترجيح بعضها على بعض . أما طبيعة الله والعالم الروحي فليس لنا بهما علم ، ويجب أن نعتمد فيما يتعلق بهما على العقيدة والوحي

\* \* \*

أما فيما يتعلق برأيه في الأخلاق فلم يؤلف لذلك نظرية مستقلة شاملة ، وكل ما في الأمر إشارات وملاحظات عملية تناثرت في كتبه

وأول مايسترعى النظر من آرائه فى الأخلاق إنكاره لحرية الإرادة بمعناها المعروف ، فهو يرى أن الإرادة هى قوة توجيه

الذات إلى الحركة أو إلى السكون، والحركة عنده معناها التفكير، والسَّكُونُ معناه خمود الفكر ، وليس الفرد حرًّا في أن يريد أو لا يريد بهذا المعنى للإرادة ، وكل ما له من حرية هو تصرفه العملي يمقتضي فكره الخاص ، فلدي الإنسان رغبات معينة ، وله أن يقارن بين تلجها ثم يختار واحدة و يؤجل واحدة و يثبت ثالثة وهكذا ، «وفي هـذا وحده تقع حرية الإنسان» ، وهو في اختياره رغبة ورفضه أخرى يسير تبعاً لما تبعثه الرغبات من لذة أو ألم ، ولما كانت اللذة عند « لوك » هي الجير ، والألم هو الشر ، كان الخير والشرأو اللذة والألم هما الدافعان الأساسيان لسلوك الانسان. ومقياس السلوك من حيث النقص والكال هو مقدار مطابقته للقانون الأخلاقي الذي يفرض نفسه على عقولنا فرضاً ، لأنه مقرر بإرادة الله ، فهو يعتقد أن القواعد الأخلاقية ليست من وضع الجماعة السياسية ، بل هي تهبط على البشر ، ولو أنه في الوقت نفسه ينكر أن تكون هذه الماديء الأخلاقية مفطورة في العقل الإنساني منذ ولادته ، بل إنه ليدركها بالتجربة مع يقينه أنها قانون الله وليس من وضع البشر

\* \* \*

هذا هو « لوك » الذي كان أول فيلسوف في العُصْر الحديث

وجَّه الفكر إلى مشكلة المعرفة: من أين تأتى المعرفة، وكيف يحصّلها العقل ؟ ولقد وضع أساس أمهات المسائل النفسية التي أخذت تشغل الفلسفة منذ ذلك الحين حتى اليوم

ولقد كان من أثر «لوك» — فضلاً عن ذلك — تقريره الشخصة الفرد بعد أن طمسها «سينوزا» وأغرقها في كتلة الوجود. ولكن يؤخذ على «لوك» بعض التردد والتناقض في علاقة الفرد بالعالم الخارجي ، فتارة يعد الأشياء المادية نفسها هي التي تصدر عنها المعرفة بانطباع آثارها على صفحة الذهن ، وطوراً بزع أن العقل لا يعرف إلا أفكار نفسه التي قد لا تشبه الحقيقة الخارجية

## Berkeley برکلی

ولد جورج بركلى فى مدينة كِلْكُرِنْ Kilcrin من أعمال أيرلنده سنة (١٠٥٥) ، وكان ذا مقدرة عقلية ممتازة ، وأخلاق بلغت أقصى حد من النبل والكرم . ولم يكد يبلغ من العمر الرابعة والعشرين حتى أخرج للناس كتابه « نظرية جديدة فى الرؤية » « New Theory of Vision » ثم أتبعه بعد عام واحد بمؤلف آخر هو « أصول المعرفة البشرية » ، فكان لهذين الكتابين

صدى قوى فى دوائر العلم لما اشتملا عليه من آراء ممتعة طريفة ولما أفرغا فيه من أسلوب رائع جذاب . فلما كان عام ١٧١٣ قصد إلى لندن حيث توشجت روابط الصداقة بينه و بين أعلام الأدب من معاصريه ، وكلهم من أئمة الأدب الإنجليزى البارزين أديسون ، وسويفت ، وستيل ، و يوپ وغيرهم ؛ ولكن إلى أديسون ، وسويفت ، وستيل ، و يوپ وغيرهم ؛ ولكن إلى جانب هذه المنزلة الممتازة التي كان يتمتع بها بركلى قد تعرض للسخرية اللاذعة والتهكم القارص من بعض حملة الأقلام فى عصره ، لأيه الذى بنى عليه فلسفته وهو عدم وجود المادة ، وانطلقت ألسنة القوم بالتنادر عليه

وكان بركلى رجلا من رجال الدين ، يخفق قلبه بالإيمان والتقوى ، وهم بعد رحلة قصيرة قام بها فى أوربا ، وقابل أثناءها مالبرانش ، أن يضطلع بمشروع دينى عظيم : هو هداية المتوحشين من سكان أمريكا الشهالية ، و بعد أن أعد لهذه المهمة الجليلة عدتها بخل عليه البرلمان الإنجليزى بالمال فحبط المشروع ، و بعدئذ عين فى منصب دينى فى أيرلنده حيث أنفق ما بقى له من عمره فى شؤون منصبه وفى متابعة دراسته

ولقد ساء بركلى ، وهو ذلك المؤمن الورع ، أن يرى موجة من الإلحاد وفساد الأخلاق تطغى على قومه باسم الفلسفة

المادية ، فنشركتاباً يحاول به أن يصلح شيئاً من الفساد ، وهو «محاورات هيلاس وفيلونوس Dialogues of Hylas and » وهو عبارة عن حوار فلسفي يمثل فيه هيلاس نظرية الماديين ، فينقض فيلونوس آراءه بالحجج الدامفة ، وفيلونوس هذا إنما يعبر في هذا الحوارً عن آراء بركلي نفسه

أما فلسفته فشعبتان: شعبة سليبة وأخرى إيجابية ، فهو في الأولى يحاول أن يبرهن على أن العالم المادى ليس له وجود مستقل عن العقل الذى يدركه ، ثم يبين بعد ذلك أن العقول وما تشتمل عليه من أفكار هي وحدها الحقيقة ، ولما كان الله هو العقل الأسمى كان هو باعث أفكارنا ، كما أنه في الوقت نفسه هو الذي يوجد ما بينها من روابط

ر (۱) بطمور الوئشاء المادية: يستهل بركلي كتابه «أصول المعرفة البشرية» بعبارة يلخص فيها المشكلة ويوجز موقفه منها فيقول: «حسبك أن تلقى نظرة شاملة على ما تتألف منه المعرفة البشرية لتوقن يقينا جازماً أن معرفتنا إحدى ثلاث: فهي إما أن تكون أفكاراً قد انطبعت آثارها على الحواس حقا، وإما أن تكون أفكاراً أدركناها بالتأمل في عواطفنا وخاجات عقولنا، أو هي أفكار كونتها الذاكرة والخيال....

ولكن لا بد أن يكون هنالك — عدا هـذه الأفكار المتنوعة تنوعاً لا حد له — شيء يعرفها ويدركها ويتصرف فيها بما له من إرادة وتخيل وتذكر ، وهـذا الكائن المدرك الفاعل هو ما أسميه العقـل ، أو الروح ، أو النفس ، أو الذات . . . و إنه لمديهي أن آراءنا وعواطفنا وأفكارنا التي يكو نها خيالنا ليست موجودة خارج عقولنا ، وليس أقل من ذلك بداهة أن الأحاسيس المختلفة أو الأفكار التي تنطبع على الحواس — مهما بغض من امتزاجها واختلاطها بعضها مع بعض — لا يمكن أن توجد إلا في عقل يدركها »

ولقد أراد بذلك أن يقيم الدليل على أن وجود العالم الخارجي متوقف على وجود العقل الذي يدركه ، فإن لم يكن عقل مدرك لما كان هناك عالم مادى ، فلو انعدمت حواس الأبصار لانعدمت معها المرئيات ، ولو صمّت الآذان لانمحت الأصوات ، وعلى الجملة لو ذهبت الحواس لامتنع وجود الأشياء ، وعبى أن نلفت النظر إلى أن بركلي لا يقصد بذلك أن يشك في وجود العالم الخارجي ؛ ولكنه يرى أنه من خلق العقل والحواس ، وهو ينكر وجود ذلك الجوهر المجهول الذي زعم الفلاسفة من قبله — ومنهم لوك — أنه كامن وراء الظواهر الفلاسفة من قبله — ومنهم لوك — أنه كامن وراء الظواهر

المحسوسة . يقول بركلي : إنني لست أقل منك إيماناً توجود ما تراه عینای وتحسه بدای ، إنما أنكر أن يكون ثمت شيء غير ما أرى وما أحس ، وأن هـذا الجوهر المزعوم إن هو إلا فكرة مجردة ليس لهـا حقيقة واقعة . إننا لو تأملنا فيما تأتينا به التحرية لما رأينا فيه ذلك الجوهر أو تلك القوة التي تنشأ عنها الظواهر أو تكون قواماً للأشياء كما يزعمون ، بلكل ما نراه هو مجموعة من الإحساسات إذا حللتها وجدتها تتألف من م رئيات معينة ، وأصوات ، وطعوم ، وما إلى هؤلاء من ضروب ما تجيء به الحواس. هـذا فضلاً عن معرفتي بنفسي ، إذ أني أعلم — إلى جانب تلك الأحاسيس — أنني أنا الذي أعرفها . وليس يعي الإنسان غير هذين الجانبين: إحساسات ، وذات تدركها

و إذا قلت إنني أرى أو ألمس شيئاً ما ، فإنما أريد بذلك أنني أدرك فكرتى عنه . إن هذا القلم الذي أكتب به موجود ما دمت أراه بعيني وأحسه بين أصابعي ، فإذا تركته على المائدة وانصرفت من غرفتي ، فسأظل أعلم أنه موجود ، ويكون معنى وجوده عندئذ أنني لوكنت في الغرفة لرأيته وأحسسته ، أو قد يكون معنى وجوده أن هنالك عقلاً آخر يدركه . و يريد بركلى

بذلك أن يقول إنه إنما يسمع أصواتاً ، ويرى ألواناً وأشكالاً و بذوق طعوماً ، إلى آخر هـذه الآثار الحسية التي هي كل مايستطيع أن يعلمه ، بل كل ما يمكن أن يكون له وجود حقيقي . أما ما يقال من أن للأشياء جوهراً حقيقيا موجوداً في الخارج سواء أكانت هنالك عقول تدركه أو لم تكن ؛ فذلك ما يرفضه رفضاً باتا ، فلفظة «موجود» معناها «مُدْرَك » . وبعبـارة تلخص ما مضى نقول إنه يستحيل أن يكون للأشياء وجود خارج العقول التي تدركها « إن كل هذه الأجسام المادية التي يتركب منها الكون ليس لها وجود بغير عقل — فوجودها هو أَن يُدْرَك وتُعُرَف » . . . وفي هذا الرأى تتاخص رسالة بركلي و يقول بركلي: إن ما حدا بالإنسان إلى الزعم بأن الأشياء جوهراً حقيقيا خارجيا غير ما تنبعث فينا عنه من إحساسات ، هو الفرض الباطل بأن في أذهاننا ما نسميه بالأفكار الكاية الجردة (أي أن في الذهن أفكاراً كلية غير الإحساسات الجزئية مما يدل على أن للأشياء حقيقة أخرى غير مجموعة الآثار الجسية التي تنطبع على حواسنا). ولكن بركلي يقول: إن الإنسان ليخدع نفسه حين يخلط فيظن الألفاظ أفكاراً ، فليس لهذه الأفكار الكلية وجود قطماً ، وليس ثمت إلا الحقائق الجزئية

التى نحسها بحواسنا ، إن هـذه الأفكار المجردة ليس لها وجود حتى فى العقل نفسه فضلاً عن العالم الخارجي

ولابد هنا من معترض يسائل « بركلي » إذا استحال وجود الأفكار نفسها إلا في عقل يفكر فيها — وهذا ما نسلم به — فماذا يمنع أن يكون هنالك ، خارج عقولنا ، أشياء شبيهة بأفكارنا ؟ أو على الأصح تـكون أفكارنا شبيهة بها أو صوراً لِما ؟ إذا كانت فكرتى عن هذا القلم الذي أكتب به لا يمكن أن توجد بغير عقل يدركها ، فلماذا لا يكون ثمت قلم مادى في الواقع ، هو الأصل الذي انبعثت عنه فيكرتي ؟ ولكن بركلي يجيب على من يعترض بهذا قائلاً: إن الفكرة لا يمكن أن تشبه إلا فكرة ، لأن الشُّبه لا يكون إلا بين النظائر ، فماثل لون لوناً وشكل شكلاً ؛ فإذا سلمنا بوجود أشياء مادية في الخارج ، فلا يمكن لتلك الأشياء أن تخلق فينا أفكاراً ، لأن الشيء مادة ، والفكرة روح ؛ فلا يعقل أن يكون بينهما شيء من التشابه

ولقد أخطأ « لوك » فى تقسيمه صفات الأشياء قسمين : صفات أولية موجودة فعلا فى الأشياء ، وأخرى ثانوية تنشأ فى العقول ، ومن أمثلة الصفات الأولية الامتداد ؛ فكل جسم

يتصف بالامتداد بغض النظر عن العقل المدرك له ، ومن أمثلة الصفات الثانوية الألوان والطعوم ؛ فهذه من صنع العقل وتكوينه وليست موجودة فعلا في الأشياء التي تتصف بها ... يقول بركلي : إن « لوك » قد أخطأ في هذا ، فليس هناك أي فرق بين صفة وأخرى وكلها — امتداداً كانت أو لوناً أو طعماً — موجودة فقط في الذهن الذي يدرك الشيء

مر ور ما قيل إن للأشياء المادية جوهراً يكمن وراء صفاتها ، و إنه من الجائز أن تكون الصفات كلها كما يقول « مركلي » من خلق الذات ، ولـكن جوهر الشيء الذي تتعلق به تلك الصفات لا بد أن يكون له وجود حقيقي خارحي واقع ، فإن قلت مثلا إن لون هذه التفاحة أحمر ، ورائحتها زكية ، وطعمها كذا ، إلى آخرهذه الصفات ، فما الذي تصفه بالاحمرار و بطيب الرائحة و بلذة الطعم ؟ أليس المعقول أن يكون للتفاحة جوهر غير هذه الصفات ، تتعلق هي به ؟ نقول : ربما يعترض بهذا على « بركلي » و يكون معناه أن هناك حقيقة خارج العقول ، هي جوهر الشيء ، على فرض أن الصفات لا توجد إلا في العقل وحده ، ولـكن بركلي يجيب عن هذا الاعتراض بأن الشيء هو مجموعة صفاته ليس إلا . خذ تفاحة مثلاً في يدك ثم افرض أنك لا تبصر ،

فستنمحى من فكرة التفاحة صورتها ، فإذا فقدت بعد ذلك حاسة الشم انمحت مر الفكرة رائحتها ، فإذا فقدت بعدئذ حاسة الذوق ، كانت فكرة التفاحة عبارة عن ملمسها ، فإن فقدت حالة اللمس انمحت فكرة التفاحة ولم يعد لوجودها أى معنى بالنسبة إليك . ومعنى ذلك أن التفاحة هي صفاتها لا أكثر ولا أقل ، فإن كانت الصفات من خلق الذات كما قدمنا ، كانت فكرة التفاحة بأسرها من خلق الذات كا ذلك ، وليس لها فكرة التفاحة بأسرها من خلق الذات كذلك ، وليس لها معنى من معانى الوجود خارج العقل المشتمل على تلك الفكرة . وبهذا محا «بركلى» المادة من الوجود ، فليس في حقيقة الأم

مسر (٢) قلنا في سببة إن فلسفة « بركلي» تتألف من خطوتين: الأولى سلبية بنكر فيها وجود المادة ، والثانية إيجابية يثبت فيها وجود المحائنات الروحية . ولقد بسطنا القول في مرحلته السلبية الأولى ، ونحن نعرض عليك الخطوة الإيجابية الثانية : يقول «بركلي» : إنه لاريب أن هنالك إلى جانب أفكارنا ذوات مُدْركة . إنني أعلم حق العلم أن أفكاري كائنة في عقلى ، وأستطيع أن أميز تمييزاً واضحاً بين ذاتي و بين أفكاري ، و إذن فلاعقل وجود مستقل لا شك فيه وهو الذي يتناول أشتات فلاعقل وجود مستقل لا شك فيه وهو الذي يتناول أشتات

الأفكار فيصل بينها و ينظمها ، ولولاه لظلت مفككة لا تؤدى معنى ، فيكون لون التفاحة مثلا منفصلا عن ملمسها ، وهذا مستقل عن رائحتها ، وهى جميعاً لا تتصل بطعمها ، وبذلك لا يكون هناك فكرة متصلة مترابطة متحدة عن التفاحة ، أو بمعنى آخر لا تكون في العقل فكرة التفاحة على الإطلاق ، هـ ذا العقل الذي يدرك الأفكار (١) ويؤلف بينها يستحيل أن يكون هو نفسه فكرة من الأفكار ، لأنه فاعل والأفكار كلها قابلة ، وهو مُدْرِك والأفكار مُدْرَكة . والخلاصة أن العقل ، أو الوح ، موجود لا ريب في وجوده ؛ وإذن فكل ما في الوجود عقول وما يحويه من أفكار

الأشياء المادية ، ولم يعترف إلا بالعقول وأفكارها ، فبديهي أن الأشياء المادية ، ولم يعترف إلا بالعقول وأفكارها ، فبديهي أن يرد على الذهن هذا السؤال: من أبن إذن تأتي أفكارنا ؟ إنه ليست هناك أشياء في الحارج تبعثها في نفوسنا ، حتى نقول إنها صور لتلك الأشياء ، كذلك لم تخلقها عقولنا خلقاً من عدم ، فكل عمل العقل مقتصر على تنظيمها وريطها ، و يستحيل أن تكون وهماً وخداعا لأنها حية ناصعة واضحة منظمة ؛ فإذا كانت

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن بركلي يسمى كل إحساس فكرة

هذه الأفكار ليست من ابتداعنا نحن فلابد أن يكون لها سبب خارج عنا ، ولايد أن يكون ذلك الكائن مفكراً مربداً ، لأنه بغير الإرادة لا يمكن أن يكون فاعلا ومؤثراً في الناس ، و بغير التفكير يستحيل أن يبث الأفكار في عقولنا . هذا ولما كانت أفكارنا منوعـة متعددة تغوعا وتعددا لا نهاية لها ، فلايد أن يكون لذلك الكائن قوة لانهائية ، وعقل غير محدود ؛ إنه لابد أن يكون في قدرته السيطرة على العقول كلها ، حتى يتمكن من أن يبث أفكاراً بعينها في عقول كثيرة في وقت واحد . . . هذا الكأن ﴿ وَاللَّهُ ، وهذه الأفكار التي يؤلفها وينسقها ويربط بينها هي ما نسميه بالطبيعة ؛ أما هذا التتابع الذي يحدث بين الأفكار فهو ما نطلق عليه قوانين الطبيعة . وهنا يستطرد « بركاي » فيقول: إننا لسنا في حاجة إلى أن نثبت وجود الله بالمعجزات الخارقة لقوانين الطبيعة ، لأن ثبات هذه القوانين وانسجام الأفكار وتنظيمها تدلُّ على قوة الله أكثر مما تدل عليه الخوارق الشاذة . . . ثم يقول : إنك إذا سمعت رجلا يتحدث دون أن تراه لما شككت في وجوده ، فكيف يجوز لإنسان أن يشك فى وجود الله وهو يتحدث إلينا حديثاً متصلا لا ينقطع بلسان هذه الطبيعة – أي الأفكار – إن هـذه الأفكار التي يبثها الله فى عقولنا هى نماذج من أفكاره الخالدة ، فهى دليل قائم على وجوده وخلوده

ترى مما سبق أن «بركلى» يذهب بفلسفته إلى أن الأشياء جميعاً لا تعدو أفكاراً وما ير بطها من علاقات ، ولكن هذه العلاقات ليست ضرورية لازمة الحدوث لأنها ليست من طبائع الأفكار نفسها ؛ و إذن فهو لا يعترف بما في العالم الخارجي من سببية ، لأنه لا يرى أن الحادثة المعينة أو الفكرة المعينة لابد أن تستبع حادثة أو فكرة بعينها ، إذ هو — كما رأيت — ينكر أن العلاقات بين الأشياء ضرورية ليس من حدوثها بد ؛ فكل أن العلاقات بين الأشياء ضرورية ليس من حدوثها بد ؛ فكل مافي الأمر سلسلة من الأفكار تتتابع في العقل تتابعاً يتم كما

أراد « بركلى » بإنكاره للعالم المادى و بإثباته للكائنات الروحية وحدها أن يصد تيار المادية الذى طغى على الفكر فى عصره طغياناً انتهى بالإلحاد ، وأن يقرر وجود الله الذى ينشى فى نفوسنا الأفكار ؛ ولكنه يعود فيعترف بأن الإنسان عاجز عن معرفة الله معرفة تامة كاملة ، وذلك لأن أفكارنا قابلة فقط وليست فاعلة ، وحتى على فرض فاعليتها ، فهى ولاشك فاعلية ناقصة ، ولما كان الله عبارة عن فاعلية خالصة كاملة ، كان

من غير المكن أن تمثله هـ <u>ذه الأفكار التي تنقصها الفاعلية</u> ، فعرفتنا بالله هي من قبيــل معرفتنا بذواتنا و بوجود العقول الأخرى ، فلسنا نعلم عن الله إلا ما نستنتجه من آثاره فينا: أي الأفكار التي في عقولنا

- ولكن طريقته هذه إذا طبقت إلى نهايتها قد تنتهى إلى إنكار عالم الروح كذلك!

به زعم أن الشيء المادي لا يكتسب وجوده إلا من إدراكه في عقل ما ، وأن كل ما هنالك عن ذلك الشيء هو فكرة في عقل ، فبأى حق أقرر أن الله والعقول الأخرى موجودون وجوداً حقيقيا خارج عقلي ، وأنهم قادرون مثلي على التفكير والتخيل والإرادة ؟

أليست هذه العقول ، بل أليس الله نفسه فكرة فى نفس؟ فلماذا لا أحكم عليه بما حكمت به على الأشياء المادية فأقول: إنه ليس لهما وجود إلا فى عقلى ؟ و بذلك ينهار عالم الروح كما اندك عالم المادة من قبل؟

ومهما يكن من أمر هذا الفيلسوف ، فقد أفلح فى معارضة النزعة المادية ، كما كان من أئمة المذهب المثالي الذى يتلخص فى أن العالم هو ما تصوره لنا أذهاننا

Maddel Me Hasseini Vov-13, 1989.
Hame pas

جاء « هيوم » فانتزع من فلسفة « بركلي » نتيجتها اللازمة وهي: الشك، فالشك هو الحاتمة التي انتهي بها المذهب التجريبي الذي قام في انجلترا ؛ ولقد أراد « مركلي » أن يتجنب الشك ما وسعه ذلك ، ولم يُر دْ بمذهبه المثالى إِلا أن يخلص حقيقتى الذات والله من مِعْوَل المادية الهدام ، ولكنه لم يتنبه إلى ما تؤدى إليه مقدماته من نتيجة ، كان هو بغير شك أول من يرفضها ولا يرضاها ؛ فلقد كان بإنكاره لوجود المادة إعما يمهد الطريق لإنكار العالم الروحي أيضاً ، وذلك لأننا إذا كنا نعجز عن معرفة شيء إلا ما تدركه الحواس ، فليس من المكن أن نعرف وجود العقل؟ هـذه هي النتيجة المنطقية التي يتضمنها مستسبع عند انتزعها «هيــوم» وجعلها أساساً المذهب التجريبي ، وقد انتزعها «هيــوم» وجعلها أساساً لفلسفته كلها

لقد قال « بركلى » إن حقائق الأشياء الخارجية ليست إلا صفاتها التى ندركها بالحواس ، وأنه ليس وراء تلك الصفات جواهر كما يزعمون ، وما دامت الصفات من خلق عقولنا ، فالأشياء المادية الخارجية حديث وهم وخرافة ، فسلم «هيوم»

ثم زاد عليه أن العقل أيضاً وهم لا وحود له ي فلا إن التجربة ﴾ وهي المصدر الوحيد لعلمنا لا تقدم إلينا فما تقدم جوهماً من الجواهر المادية أو العقلية ، وكل ما ندركه من تجارب حياتنا مجموعة من إحساسات ، سواء. أكانت آتية من الخارج عن طريق الحواس، أو من الداخل باصغائنا إلى بواطن نفوسنا «وما دام العقل لا يعلم قط إلا طائفة من الإدراكات الحسية ، وما دامت كل أفكارنا إنما نؤلفها من الأحاسيس ، كان من المستحيل أن نكوِّن بعقولنا فكرة عن شيء ما تكونِ مخالفة في نوعها للآثار الحسية » م ولد « داڤيد هيوم » في أدنبره سن<u>ة ١٧١١</u> ، ولا نعلم من طفولته وشبابه شيئاً ، إلا أنه درس في إحدى جامعات فرنسا ، وأنه في سن الرابعة والعشرين أصدر أول كتبه ، وهو أشهرها « رسالة في الطبيعة البشرية » ، ولكن هذا الـكتاب لم يأبه له أحد لخول ذكر صاحبه ، فاضطر « هيوم » أن يعيــد كتابته جديد ، بحيث يلائم القراء ، وأعطاه عنوانا جـديداً هو « بحث فى العقل البشري » ، ونشره زاعاً أنه الجزء انثاني من سلسلة مقالات يعتزم إصدارها. ولقد توقع هذه المرة أن ما أورده فى كتابه من طريف الآراء سيحدث في دوائر المفكرين ضجة داوية ، ولكن الكتاب ظل كذلك خاملا ، وقد قال «هيوم» نفسه عنه : « إن كتابى قد ولدته المطبعة ميتاً » . أما كتبه الأخرى فهى : «مقالات سياسية » على اعتبار أنها الجزء الثالث من مقالاته ، و « محاورات فى الدين الطبيعى » و « تاريخ انجلترا » ولقد أنم الله على « هيوم » بصحة قوية ، ووفرة مادية ، مكنتاه من مواصلة دراسته وكتابته . هذا وقد عين أميناً لمكتبة المحامين فى انجلترا ، ثم عين بعدئذ كاتما للسر فى المفوضية الإنجليزية فى انجلترا ، ثم عين بعدئذ كاتما للسر فى المفوضية الإنجليزية فى فرنسا ؛ فاتصل أثناء إقامته فى باريس بالدوائر الأدبية العالية . وأخيراً عاد إلى بلده أدنبره حيث قضى آخر أعوامه

وأما فلسفته فهي كما قدمنا عبارة عن لنتراع النتائج المنطقية التي تؤدي إليها فلسفة سلفية «لوك و يركلي » ، مع قبوله لوجهة نظرهما وآرائهما جملة وتفصيلاً

س (١) الو الحدة والو فطر: يذهب «هيوم» إلى ما ذهب إليه «لوك» من قبله ، من أن العناصر التي تتألف منها معرفتنا كلها هي المدركات البسيطة التي تتلقاها عقولنا وتنفعل بها ، دون أن يكون لهذه العقول أي أثر فعال فيها . ثم يقسم «هيوم» هذه المدركات قسمين : هم الا المراكبية والأفكار ، وكل الفرق بينهما هو في درجة وكلاها في نظره من نوع واحد ، وكل الفرق بينهما هو في درجة

القوة التي يؤثر بها كل منهما في العقل ﴿ فَالْآثَارِ الحِسْسِيةِ أَقْوِي فى العقل أثراً وأوضح ظهوراً ، وأما الأفكار فهي عبارة عن آثار حسية تقادم عهدها فوهنت قوتها وضعفت صورها — وما دام الأمركذلك ، فلا يمكن أن تنشأ في العقول أفكار إلا إذا سبقتها آثار حسية ، و إذن فالآثار الحسية هي المرجع الأخير الذي نقيس به صحة الأفكار وحقيقتها مخافه المتطعنا أن ترجع الفكرة إلى أصلها الحسِّيِّ كانت صادقة ، و إلا فهي وهم واختلاق من العقل؛ وليس لها أصل مما تلقتُه حواسنا من آثارًا... حقا إن هنالك أفكاراً مركبة لا تماثل الآثار الحسية ، ولكن لو حللناها ألفيناها مكونة من عدد من الأفكار البسيطة انتي تنشأ من الحواس مباشرة ، وعلى ذلك تـكون تلك الأفكار المركمة صحيحة . . . ويقول « هيوم » إنه إذا قام الدايل على أن الآثار الحسية تسبق الأفكار ، وعلى استحالة هذه بغير تلك ، فقد أجيب على مشكلة الآراء الفطرية التي كثر حولها الجدل والنزاع ، إذ ما دامت الأفكار تتبع آثار الحواس ، وهذه الآثار الحسية لاتكون إلا في تجارب الحياة ؛ إذن فليس ثمت أفكار مفطور عليها العقل منذ ولادته على الإطلاق

ثم يفرق «هيوم» بعد ذلك بين أفكار الذاكرة وأفكار

الحيال ، فيقول : إن الأولي أنصع وأقوى من الثانية ، لأنها صور مباشرة لمدركاتنا ، إذ الذاكرة تحتفظ بالصورة الأصلية التى أدركنا عليها الأشياء ، وأما الخيال فهو يتناول هذه الصور الفكرية بالتغيير والتحوير . و بعبارة أخرى : إن الذاكرة تقف عند حدود التجربة ، أما الخيال فلا يقيد نفسه بذلك ، ولهذا يقع في كثير من الأخطاء و يختلق كثيراً من الدعاوى التي لا يمكن البرهنة عليها

سسر (٢) العمرة: بين الا فكار: ينظر «هيوم» إلى أفكاره فيراها دائمة الاتصال والانفصال بعضها مع بعض. وقوة الخيال هي التي تقوم بربط هذه الفكرة بهذه أو بتلك ، ويستحيل أن تكون المصادفة وحدها هي التي تعمل على ربط أشتات الأفكار المفككة التي تصل إلى الذهن ، بل لا بد أن يكون هنالك أساس لربط الأفكار ، وقاعدة تتصل عقتضاها فكرة بفكرة أخرى لـ ويقول «هيوم» إن لذلك التداعي بين الأفكار أسساً ثلاثة : التشابه ، والتقارب الزمني أو الكاني ، ورابطة العلة بالمعلول أما التشايه فهو أساس كل العلوم التي ترتكز على البداهة أو على البرهان ؛ كالحساب والجبر ، والرياضة بصفة عامة ، لأن قضايا الرياضــة يدركها العقل بمجرد الفكر دون أن يعتمد

في ذلك على ما هو موجود في زمان أو في مكان ؛ فلو فرضـنا مثلاً أن ليس في الطبيعة كلها مربع ولا دائرة ، فذلك لا يمنع الحقائق العقلية التي نثبتها بالدليل أو ندركها بالبداهة عن المربع أو الدائرة ؛ وأما العلاقة الزمنية أو المكانية فتقوم على أساسها علوم الطبيعة ، وعلى السببية يعتمد كل ما له علاقة بالحوادث التي تقع في تجارب الحياة ، وهذه السببية هي أوسع الروابط الثلاث انتشاراً وأشدها اتصالاً بالحياة العادية ، فكل ما يقع مر حوادث بين الأشياء إنما يحدث وفقاً لقاعدة السببية ، ولهذا فإِن « هيوم » يختصها بشطر كبير من بحثه ، فهو يحللها تحليلاً دقيقاً ينتهي به إلى القول بأن الإنسان لا يدري شيئاً عن الرابطة بين العلة ومعلولها ، وهو يبحث هذا الموضوع في فصل مسهب ، عنوانه: « العلم والاحتمال » وهو يكوّن الجزء الثالث من كتابه (٣) العلم والاحتمال: أراد « هيوم » أن يبين أن فكرة السبية باطلة ، لأننا لو رددناها لأصلها لما وجدنا بين الآثار الحسية ما يُنْشِئها . ولم تكتسب فكرة السببية ما لها من قوة إلا بالعادة وحدها ، فقد تعود الإنسان أن يرى حادثة تتبع أخرى فربط خيالُه بين الحادثتين برباط سماه السببية ، إذ توهم أن الأولى علة للثانية ، مع أنه لم يتلق من الحياة الخارجية إحساساً

معيناً معناه أن هنالك رابطة ضرورية بين هاتين الحادثتين . - فكل ما يصادفه الإنسان في تجار به العملية هو جزئيات مفككة ليس بينها أية صلة ألبتة ، ولكن إن كان ذلك كذلك فما الذي حدا بالإنسان أن يتجه هــذا الاتجاه في تفكيره ، ومن الذي أوحى إليه بهذا الوهم الباطل ، أي أن صلة السببية تربط بين مفردات الحقائق ، مع أن هذه المفردات منفصل بعضها عن بعض في الواقع الخارجي ، ولا شأن لأحدها بالآخر يزيقول إن كانت التجربة العملية لا تقدم إلينا فما تقدم من أحاسيس هذه الفكرة ، فكرة ارتباط العلة بالمعلول ، فلماذا فكّر فها الإنسان بادئ بدء ، وفرض أنها حقيقة واقعة على الرغم من حواسه ؟ إن هذه الفكرة لا يمكن أن تكون قد نشأت من باطن النفس ، لأننا قد قررنا أن ليس لدى الإنسان أفكار فطرية تُولَد معه ، وكل علمه مكتسب من التحارب و بطريق الحواس ، كذلك لا يمكن أن نقول إنها بديهية تفرض نفسها على العقل فرضاً ، لأن المعلول مختلف عن علته كل الاختلاف ، وليس في مقدور العقل أن يسلم بأن يكون اختلاف المقدمة عن نتيجتها بديهية مقطوعا بصدقها ، بل هي — على النقيض من ذلك — ظاهرة ۖ تبعث على التفكير وتستوقف النظر، فأنت مهما أمعنت في تحليل

العلة والمعلول الذي ينشأ عنها ، لما وجدت أن هذا متضَّن في تلك . إن كرة « الباياردو » لا تكاد تمس الكرة الأخرى حتى تبدأ هذه في الحركة ؛ فكيف انبعثت الحركة مر ب الكرة الأولى في الكرة الثانية ؟ إنه ليس في حركة الأولى ما يستدعي الحركة في الثانية . فمن ذا الذي أوحى إلى الإنسان أن بفرض بأن هذه علاقة ضرورية لازمة الحدوث باعتبار الأولى سبباً والثانية مسبباً ؟ إن كل ما يراه الإنسان بحواسه من هذه الحادثة إحساسان متعاقبان : كرة أولى تتحرك ، ثم كرة ثانية تتحرك ، ولم تقدم له الحواس عـ لاقة بين الحركتين ، واكنه مع ذلك تخطى حواســه ، وزعم أن بين الإحساسين علاقة علة بمعلول ، وأن هذه العلاقة ضرورية محتمة الحدوث

م يتساءل «هيوم»: من أين جاءت هـذه الفكرة التي أضافها الإنسان إلى الإحساسات المتفرقة التي ليس بينها في الواقع حلقات متوسطة تربط الواحدة منها بالأخرى ، فتطوع لها الإنسان برابطة السببية ، وسمى حادثة ما علة وسمى الأخرى معلولاً ، والحقيقة أنهما حادثتان تتابعتا لا أكثر ، وليس التتابع بالطبع معناه السببية ؟ قد يقال : إن الإنسان قد حكم بوجود علاقة السببية بين حادثتين لما رأى أنهما تتتابعان باطراد ، علاقة السببية بين حادثتين لما رأى أنهما تتتابعان باطراد ،

ولكن هذا التتابع مهما اطرد فهو تتابع فقط ، ولا يمكن أن يفهم منه أن الحادثة الأولى سبّبت الحادثة الثانية وأوجدتها ... يقول «هيوم» إنها العادة وحدها هي التي أدت بالإنسان إلى استخلاص هذه النتيجة ، إذ توهم أنه ما دامت هاتان الحقيقتان قد ارتبطتا في الماضي فلا بد أن يرتبطا كذلك في التجارب للقبلة . و إذن ففكرة السببية ذاتية محضة ، وهي خدعة من الخيال الذي يميل إلى فرض رابطة بين الأشياء والحوادث ليس لها وجود إلا في العقل الذي يدركها

الأشياء الخارجية تتمتع بوجود متصل دائم ، وهي عقيدة باطلة وهم نسجه الخيال ؛ ويرجع هذا الوهم الخاطئ إلى العادة أيضاً التي أوهمتنا بوجود علاقات ضرور بة بين الأشياء ياقي «هيوم» التي أوهمتنا بوجود علاقات ضرور بة بين الأشياء ياقي «هيوم» بادئ بدء هذين السؤالين : « لماذا نعزو للأشياء وجوداً مستمرا حتى ولو لم تكن موجودة ؛ ولماذا نفرض أن تلك الأشياء موجودة خارج العقل متميزة عن القوة المدركة ؟» ، ثم الأشياء موجودة خارج العقل متميزة عن القوة المدركة ؟» ، ثم إدراكا حاضراً فقط ، فأنا مشلا أرى مكتبى ، ثم أخرج من غرفتى وأعود إليها بعد حين فأرى المكتب ثانية ؛ فمن أدرانى غرفتى وأعود إليها بعد حين فأرى المكتب ثانية ؛ فمن أدرانى

أن هذا المكتب الذي أراه الآن هو نفس المكتب الذي رأيته منذ حين ؟ إنها العادة هي التي تحملني على العقيدة بأن مكتبي مستمر الوجود ، ولكن لو حللت الأم لأيقنت بيطلان ما توجي إلىّ العادة به ، أو على الأقل لشككت فيها ، ذلك لأنني في حقيقة الأمر لا أعلم عن المكتب إلا ما دلتني عليه عيناي ، وهاتان لم تبعثا في إلا صوراً متفرقة عن المكتب ؛ فصورة رأيتها في الصباح ، وأخرى رأيتها في المساء ، وليس لدى حجة عقلية واحدة أبرر بها أن ما بعث صورة الصباح هو نفسه الذي بعث صورة المساء ، لقد جاءني من العالم الخارجي عدة « مكاتب » فأسر ع خيالي الخادع إلى توهم أن كل هـذه « المكاتب » التي جاءت بها حاسة الإبصار هي في الواقع شيء واحد له وجود مستمر وهذا الوهم الباطل الذي نسجه إلخيال ولفقه - بغير سند يثبت حقيقته — هو الذي أدى كذلك إلى اعتقادنا بوجود الأشياء المادية مستقلة عنا. إنني لا أعلم عن العالم الخارجي إلا ما في ذهني من مدركات حسية ، فبأى حق أتعدى حدود علمي وأزعم أنّ في الكون أشياء غير هذه المدركات؟ إننا نرى بعض أفكارنا وانحة قوية ناصعة ، فلا نصدق أن تكون هــذه الأفكار بغير أشياء تقابلها ، و بهذا مخلق وجودين في كون واحد: أفكار وأشياء! كلا! ليس في الكون إلا هـذه الأفكار التي ندركها ، ومن الخطل أن نفرض وجود ما لا نعلم

م وليت هذه الفأس الهادمة قد اقتصرت على العالم المادي ، بل تعدَّته إلى العقل نفسه فأنكرته وأزالته من الوجود!! هات هذا العقل وسلط عليه المقياس الذي اتخذه « هيوم » لمعرفة ما هو حق وما هو باطل، ثم انظر ماذا يكون منأمره! نحن لا نعلم إلا طائفة من آثار حسية ؛ فكل فكرة مهما جل قدرها لا يمكن ردها إلى أثر من تلك الآثار الحسية قضينا عليها بالبطلان ، تتبع إذن فكرة العقل أو الذات وردّها إلى أصلها الحسيِّ؛ فهل أنت واجد بين الآثار الحسية التي أتتك من الخارج ما معناه «عقل » ؟ هل تمثل فكرة (الذات) إحساساً جاءت به العين أو الأذن ، أو أية حاسة أخرى ؟ كلا! و إذن فقد تقوض العقل كما تقوضت المادة من قبل ، فلا عقل هناك ، وكل مافي الأمر سلسلة من الشاعر والعواطف يتبع بعضها بعضاً في حركة دائمة دون أن تكون هناك « <u>ذات</u> » أو « عقل » تمسكها كلها في آن واحد ؟ و بعبارة أخرى ليس لدىّ تلك القوة المزعومة التي أستطيع بها أن أخزن طائفة من الأفكار والمشاعر ، بل كل ما لدى هو سيل متدفق متلاحق من الإحساسات العابرة التي لا يربطها

بعضها ببعض أية رابطة . فأنا الآن في هذه اللحظة ليس لديّ إلا شعور واحد أو فكرة واحدة ، وهـذه ستمضى من فورها وتحل أخرى مكانها ، ثم ثالثة فرابعة وهلم جرا ، وليس ثمت عقل يمسكها و يجمع بينها كلها في لحظة بعينها ، فأن كان هذا القول لا يزال غامضاً فيمكن توضيحه « بِقِلْم السينما » ، فالشاشــة لا يظهر عليها في كل لحظة إلا صورة واحدة ، ثم تأخذ الصور في التتابع ، دون أن يكون بين الصورة السابقة والصورة اللاحقة أدنى رابطة ، اللهم إلا التتابع وحده ، وبديهي أن الشاشة (وهي مثل العقل في هـذه الحالة) لا تحتفظ على صفحتها بكل الصور في لحظة واحدة ، بل إن الصورة التي تمضى لا عودة لها ، وليس هنالك مجال إلا لصورة واحدة في لحظة واحدة . ومن تتابع الصور تنشأ القصة ، كما أن من تتابع الأفكار تنشأ الحياة الفكرية - وهنا يُعترض على «هيوم» بحق أنه يرفض وجود العقل أو الذات في آخر رسالته ، بعد أن استغل فرض وجوده أثناء البحث ؛ فقد زعم أن هنالك بعض العلائق التي تربط الأفكار فقال: إن الذاكرة والخيال عاملان من عوامل هذا الربط، فسواء سمينا هذه القوة التي تربط ما بين الأفكار بالذاكرة أو بالخيال أو بالعقل ، فليس يقدم هذا الاختلاف في الأسماء من الأمرولا يؤخر

فإن صَدَقَ ما ذهب إليه «هيوم» من أن العقل أبس إلا إحساسات متناثرة تتلاحق في العقل ، وتتتابع دون أن يكون بينها أية صلة ، فلقد انهدمت روحانية النفس وخلودها ، لأنه بذلك لا نفس هناك ولا روح . ولكن هذا الاعتراض ليس له معنى عند «هيوم» لأنه قد محا المادة والروح على السواء ، ولم يُبق على شيء منهما حتى يجوز لنا أن نسائله هل النفس روحانية أو مادية ؟!

ـــ ومن نتأمج فلسفة «هيوم» أيضاً القضاء على كل دليــل ينهض على وجود الله ، فهو يقول في كتابه « محاورات في الديانة الطبيعية »: إننا لا نعلم عن العلة شيئاً إلا أنها الحادثة السابقة التي نشاهدها قبل حدوث معلولها ؛ و إذن فلابد من مشاهدة الحادثتين معاً: السابقة واللاحقة على السواء ، إننا نستدل من وجود الساعة على وجود صانعها ، لأننا رأينا الساعة والصانع كليهما ؛ و إذن فوجود الكون لا يقوم دليلا على وجود صانعه إلا إذا رأينا الصانع والمصنوع جميعاً . وهنا عارضه «ريد» بأن في الطبيعة علامات كثيرة تدل على أنه يسير وفق خطة معينة ، ووجود خطة تقتضى وجود سبب عاقل . فأجابه «هيوم » بأنه إذا كان لابد لنا من البحث عن علة لكل شيء ؛ لوجب إذن أن نبحث عن علة للإله نفسه

و ينكر « هيوم » في كتابه « مقالة في المعجزات » وقو ع المعجزة ، على الرغم من أنه لا ينكر إمكانها ، لأن إمكان وقوع المعجزة الخارقة نتيجة طبيعية لمذهبه الذي ينكر به ضرورة التتابع السببي بين الأشياء والحوادث ، فما دامت الأشياء لا تتتابع في نظام معين فمن الجائز إذن أن يحدث في الطبيعة أي شيء ، دون أن يسترعى ذلك انتباهنا أو يثير دهشتنا ؛ نقول إنه ينكر وقوع المعجزة رغم جوازها عقلا ، محتجا بأن التجربة قد دلت على أن الكون يسير في نظام معين ، فالعقل أقرب إلى قبول استمرار هذا النظام منه إلى قبول كسره واضطرابه . ولكن من حقنا أن نسائل «هيوم» لماذا يعتبر المعجزة كسراً لنظام الطبيعة بناء على نظريته هو؟ أليس يدعونا إلى اعتباركل حادثة إدراكا جـديداً لا علاقة له بمـا سلفها من حوادث ؟ وعلى ذلك يكون الحادث الذي يسميه هوكسراً للنظام المعهود ؛ مجرد إدراك جديد لا يتصل بالحالة السابقة له ، إنه حقيقة جديدة صادفناها في مجرى تجربة الحياة العملية . إن فلسفة «هيوم» لأميل إلى وقوع الحوادث الخارقة غير المعهودة ، بل إن مذهبه ليقتضي أكثر من هذا ، إنه لا يؤدى إلى أن هناك نظاما معيناً في الحكون حتى نقول إنه كسر أو لم يكسر، لأنه ليس في أذهاننا فكرة عن نظام موجود بين الأشياء الخارجية ؛ ولا يمكن أن توجد هذه الفكرة ما دامت كل معلوماتنا عبارة عن إحساسات مفككة متناثرة لا يرتبط بعضها ببعض في نظام أو مايشبه النظام

## رأيه في الأخلاق:

يرى «هيوم» أن سلوك الإنسان على آلى محض، وليس هنالك ما يسمى بالإرادة الحرة ، فإن عرفت طبيعة إنسان أمكنك أن تتنبأ بتصرفه في كل مواقفه المقبلة ، وهو يزعم أن الدافع الأساسي لسلوك الإنسان هو اللذة والألم ، وبهما نميز بين الحير والشر ، وليس العقل هو الذي يوجه أعمال الإنسان ، لأن العقل ملكة نظرية محضة لا شأن لها بالجانب العملي ، وكل أثره هو أنه يوجه الدافع الذي ينبعث من الشهوة أو الرغبة ، فهو يبين لنا ما هو حق ، ولكنه لا يستطيع أن يؤثر في السلوك على نحو معين

وهو يقسم هذه المشاعر إلى العمل هي المشاعر والعواطف ، وهو يقسم هذه المشاعر إلى هادئة وعنيفة ؛ فالأولى تشمل الجمال والقبح ؛ والثانية تشمل الحب والكره ، والحزن والسرور ، والغرور والتواضع

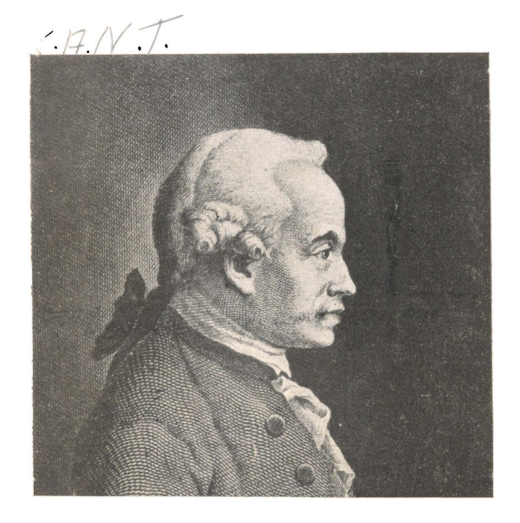
وما دامت أعمالنا نتيجة العاطفة فلا يصح أن يكون العقل حَكَماً أخلاقيا ، إنما المرجع الذي يجب أن يحتكم إليه هو غريزة أخلاقية يعتقد « هيوم » بوجودها عند الإنسان ، وهذه الغريزة تحكم على أخلاقية العمل بناء على ما يؤدي إليه من شعور باللذة أو الألم . فالفضيلة هي ما يثير في الشخص اللذة ؛ أما ما يمكّننا من الحكم على أعمال الناس فهي ملكة خاصة عند الإنسان يستطيع بها مشاركة غيره في شعوره فيحس بنفس إحساسه ، و يقف ذات موقفه ، وحينئذ يرى هــل ما يقوم به غيره من عمل يستدعى القدح أو الثناء ، لأنه بذلك يتخيل أن ذلك العمل قد وقع منه هو ، ثم ينظر أي شعور قد أثير في نفسه ، أهو شعور الزهو فيكون العمل صالحًا ؟ أم هو شعور الخجل والضعة فيكون غير صالح؟ فاستحسان العمل أو استهجانه يكون على أساس ما يثيره من زهو أو ضعة ، وهذا هو مقياسنا في الحكم على سلوك الناس ؛ وليس صحيحاً ما يقال من إننا نحكم بناء على ما نراه صالحاً لنا ، أي أن مقياسنا هو حب (الدات) ، لأننا قد نمتدح عملا قام به رجل منذ آلاف السنين ، أو عملا باسلا يقوم به أحد أعدائنا ، مع أنه قد يتعارض مع مصلحتنا

لقد سبق القول أن الفضيلة هي ما تبعث في النفس الرضي

واللذة ؛ ومعنى ذلك أن الخير هو ما ينفع ، ولكن «هيوم» كخذرنا أن نأخذ كلة المنفعة بمعناها الفردى ، فإنه يريد بها المنفعة العامة ، فما يعود بالخير على أكبر عدد ممكن من الناس أفضل مما ينفع فرداً واحداً فقط ؛ ومن هنا جاء تفضيلنا للعدل والإحسان مثلا على مهارة شخص معين في حرفة ما ، لأن الأولين يم نفعهما الناس جميعاً مخلاف الثانية فهي لاتفيد إلا صاحبها أو محو ذلك . هذا و يقرر «هيوم» أن للفضيلة ثوابها وللرذيلة عقابها ، وهما اللذة أو الألم الذي يشعر به من يعمل الفضيلة أو يأتي الرذيلة ، وليس لهما من ثواب أو عقاب وراء هذه اللذة العاجلة أو الألم الذي يصيب صاحب الرذيلة في حينها

Nov. 142 Kant - 16

لم يشهد تاريخ الفكر فلسفة بلغت من السيادة والسيطرة على الأفكار في عصر من العصور ما بلغته فلسفة «عمانوئيل كانت» من النفوذ في القرن التاسع عشر ؛ فلقد تمخض ذلك الفياسوف بعد ستين علما قضاها في النبو المتدرج الهادئ المعتزل ، عن فعد على حمر ( نقد العقل الحالص » الذي زلزل قوائم التفكير كتابه المشهور « نقد العقل الحالص » الذي زلزل قوائم التفكير السائد ، والذي لا يزال أثره قويا عميقاً حتى اليوم ، فلم تكن



کانت

1844-1900 789 - mencer مرمان الفلسفية التي ظهرات في القرن التاسع عشر ، والتي نادى بها شو بنهور وسينسر فنيتشه الا موحات سطحية يتدفق تعتما تيار قوى مكين ، هو تيار الفلسفة الكانتية الذي ما بزال يزداد عبقاً واتساعا حتى يومنا هذا ؛ فلقد سلم نيتشه بكل ما جاء مه « كانت » ، ثم أضاف عليه ، كما أعجب شو بنهور بذلك الكتاب إعجاباً شديداً حتى قال عنه إنه أهم كتاب في الأدب الألماني ، وعنده أن الرجل يظل طفلا حتى يفهم «كانت»! وما أُجدرنا هنا أن نقتبس العبارة التي قالهــا «هِجِل » عن «سبينوزا» ، فنقولها عن كانت : لكي تكون فيلسوفاً فلابد أن تدرس ما جاء به «كانت » أولا . . . و إذن في أحجاناً أن نأخذ في دراسة هذا الفيلسوف دراسة متقنة دقيقة. ولكن حدار أن تعمد من فورك إلى كتب «كانت» فتنكب عليها بالقراءة والدرس ، فإن فعلت هذا اختصاراً للطريق ، فما أنت ظافر بشيء ، لأن الخط المستقيم في الفلسفة — كما هو في السياســـة — أطول الطرق بين نقطتين ؛ فإن أردت أن تقرأ ا « كَإِنْت » ، فَآخر ما مجِب أَن تقرأه هو « كَانْت » نفسه ، لأنه لم يعمد فها كتب إلى السهولة والوضوح ، بل راح يتحدث في غموض والتواء دون أن يسوق الأمثلة التي توضح مايقول ، زاعماً

أنها تطيل كتابه بغير جدوى لا إذ هو يقصد بكتبه إلى الفلاسفة المحترفين؛ وليس هؤلاء محاجة إلى الشرح والإيضاح، ومع ذلك فقد كان بين هؤلاء من ضاق بها صدرا ؛ فقد حدث أن « كانت » قد بعث بالنسخة الخطية من كتابه في « نظد العقل الخالص » إلى صديقه هرز Herz ليطلع عليها ، وكان «هرز » متعمقاً في دراســة الفلسفة معروفا بسعة اطلاعه وعمق تأمله ، ولكنه مع ذلك لم بكد يقرأ الكتاب إلى نصفه حتى أعاده إلى صاحبه قائلا: إنه مخشى على نفسه الجنون لو واصل قراءة الكتاب . . . فإن كان هذا شأن من اتخذ الفلسفة حرفة ، فماذا نجن صانعون ؟ لابد أن ندنو منه في يقظة وحذر ، وأن نبــدأ السير من نقط مختلفة على هامشه ، و بعيدة عن قلبه وابابه ، ثم نلتمس ثغرة لننفذ منها إلى حيث ذلك الكنز المغلق أروالسر المهم العسير

(۱) من «ڤولتير» إلى «كانت»:/

لقد كان من أثر الصيحة الداوية التي هتف بها « فرانسس بيكون » أن الدفعت أوروبا بأسرها ( ما عدا روسو ) تثق بالعلم وتؤمن بالمنطق في حل كل ما يعترض الإنسان من مشكلات ،

ولقــد غالى الفرنسيون في تمجيد العقل في العصر الذي يسمى بعصر التنوير، والذي يمثله ڤولتير، إلى حد أن اتخذ الباريسيون فى ثورتهــم امرأة حسناء عصرية من نساء باريس ، وأطلقوا عليها اسم « إلَّمَة العقل » ليدلوا بتمجيدهم إياها على اطراحهـم لأساليب التفكير البالية ، واعتناقهم للعقل وحده ، به يستهدون دون أن يكون لغيره عليهم سلطان ؛ ولقد استتبع هذا التمسك بالعقل ومنطقه الكفر والإلحاد والنزعة المادية في انجلترا وفي فرنسا على السواء . فقال « هو بز » في أنجلترا : « ليس في الوجود إلا ذرات في فراغ » ، وأخذت العقيدة الدينية في فرنسا تتقوض وتنهار ، حتى زعموا أنهم أنزلوا الله من ملكوته ، في نفس الوقت الذي أنزلوا فيه أسرة البور بون من عرشها ، وطغي الإلحاد في فرنسا حتى أصبح بدُّعا (مودة ) سائدا في الأندية ، وجتي أخذ به رجال الكنيسة أنفسهم ؛ وهكذا غاض الإيمان في فرنسا عندئذ ، وساد العقل وانتصر

ولكن هذه الهجمة العنيفة التي سُدِّدت نحو الدين في عصر التنوير على يدى ڤولتير وأقرانه لم يطل أمدها ؛ فليس من اليسير أن تزعزع إيماناً يحمل معه التفاؤل والأمل ، قد مد جذوره في أفئدة الناس وقلو بهم . هيهات للعقل أن يقتلع بعاصفته هذه

الدوحة المتأصلة الراسخة ؛ ولهذا لم يلبث الإيمان – الذي ظن العقل أنه قد طاح به ومحاه - أن عاد وشك في أهلية القاضي الذي حكم عليه بالزوال . . . لماذا لا نتناول هـذا العقل نفسه الذي وضع نفسه موضع الحَـكُم بالاختمار ، كما تناول هو الدين من قبل بالتجربة والامتحان . [ما هذا العقل الذي يأبي عليه غروره إلا أَنْ يَهْدُمُ عَقَيْدَةً عُمَّرَتُ آلاف السنين ؛ وتغلغلت في ملايين النفوس؟ أهو حَكَمْ فصل صادق لا ينطق إلا بالحق؟ أم هو عضو من أعضاء الإنسان ، وهو - كأى عضو آخر - محصور بِقيود وظيفته ، محدود بقواه ؟ لقد حان الوقت لنحاكم القاضي ؛ نعم لابدأن نمتحن هذه المحكمة القاسية التي قضت بكلمة على إيمان فيه الأمل المبتسم الزاهر ؛ هاقد جاء الحين « لنقد العقل » على يدى «كانت »

## (٢) من «لوك» إلى «كانت»

لقد مهد «لوك، و بركلي، وهيوم» الطريق لهذه المحاكمة التي نريدها للعقل، إذ ارتد العقل لأول مرة في الفكر الحديث إلى نفسه عتحنها و يختبرها في كتاب «لوك»، «مقالة في العقل البشري»، وبدأت الفلسفة تبحث في الوسائل التي ركنت

( YOY +

إليها، ووثقت بها هذا الزمن الطويل، فلم تعد تأتمن العقل، وداخلها فيه الريب والشك

فقد انتهى «لوك» إلى إنكار الآراء الفطرية، التي يقول دعاتها إنها تولد مع الإنسان كمعرفة الخير والشر مثلا ، وأكد أن العقل عند ولادة الطفل يكون كالصفحة البيضاء ، خالياً من كل شيء ، وقابلا للانفعال بالبواعث المختلفة ، فاذا ما مرت به تجارب الحياة تركت فيه آثارها ؛ وطريق تلك التحارب إلى العقل هي الحواس وحدها ، وليس في حنايا العقل أثر واحد لم يسلك طريق الحواس أولاً ، فالآثار الخارجية تنتقل إلى الذهن في إحساسات مختلفة ، ثم تولد هـذه الإحساسات شتى الآراء والأفكار ؛ وما دامت الأشياء المادية وحدها هي التي يمكن أن تنتقل عن طريق الحواس ، إذن فكل معلوماتنا مستمدة من الأجسام المادية دون غيرها ؛ ومعنى ذلك أن المادة عند « لوك »

هم مجاء « لر كلى » وخطا بعد ذلك خطوة جريئة ، فقلة الله معدمات « لوك » ولكنه اختلف و إياه في النتيجة . ألم يقل « لوك » بأن معلوماتنا جميعاً مشتقة مما يجيء عن طريق الحواس ؟ إذن فنحن لا ندري عن الشيء الخارجي إلا الإحساسات التي

تنبعث إلينا منه ، والأفكار التي تتولد من هـذه الإحساسات عند وصولها إلى الذهن ؛ خذ التفاحة مثلا ، فهذا لونها يصل إليك ضوءاً عن طريق العين ، وهذه رائحتها تجيئك عن طريق الأنف ، وذاك طعمها تعلمه عن طريق الذوق ، وذلك ملمسها وشكلها يصلان إليك عن طريق أعصاب اليد ، فإذا تناول هذه التفاحة كفيف البصر علم عنها كل شيء إلا لونها ، و إذا كان فاقداً لحاستي الشم والذوق أيضاً اقتصر علم التفاحة على شكلها وملسها ، فإذا فرضنا أن أعصاب يده أصيبت بالشلل ففقدت عملها كذلك أنكر صاحبنا وجود التفاحة فى يده مهما قدمت إليه من وسائل الإقناع ؛ فلولا الحواس لما كان للأشياء الخارجية وجود، فالحواس هي التي كونتها ، ولذلك لم يتردد (ابركلي » في إنكار المادة إنكاراً تاماً ، ولم يعترف بوجود شيء إلا حقيقة واحدة يحسها في نفسه ألا وهي العقل أجهز بركلي على المـادة فمحاها من صفحــة الوجود ، فأبي أن يقف عند هـذا الحد المتواضع من الإنكار ، وسارع إلى العقل بمعوله فألقاه في هوة العدم. ماهذا العقل الذي يتشبث

بركلي بوجوده ؟ ابحث في نفسك محناً باطنيا ، وحاول أن

تعتر على ذلك العقل باعتباره ذاتاً مستقلة فلن تعود بطاته تصادف في نفسك إلا سلسلة من الأفكار والمشاعر والذكريات يتلو بعضها بعضاً ، فليس ثمت عقل ، ولكنها عمليات فكرية ، وصور ذهنية لا أقل ولا أكثر ؛ و إذن فقد انهار العقل كما انهارت المادة من قبل! وهكذا قوضت الفلسفة بفؤوسها كل شيء، ثم وقفت بين تلك الأنقاض الخرية لا تجد وقوداً بذكها، فقد ضاع العقل وضاعت المادة ، ولم يبق لهـا منهما شيء !! قرأ «كانت» ترجمة ألمانية لكتب « داڤيد هيوم » فروعته هذه النتيجة التي قضت على الدين والعلم معاً ، لأنه إن كان لا روح فلا دين ، و إن كان لامادة فلا علم ؛ روعته هذه النتيجة الهادمة وأيقظته من نعاسه واستسلامه للآراء القديمة على حد تعبيره ... هِالهُ أَن يَعْلَنُ العَلْمُ وَالْإِيمَانُ إِفْلَاسِهُمَا ، وِأْنُ يَسْلُمَا نَفْسِيهُمَا إِلَى الشك؛ فأعمل الفكر في وسيلة النجاة والإنقاذ

(٣) من « روسور» إلى « كانتٍ » :

نادى رجال عصر التنوير بأن العقل ينتهى إلى تأييد المذهب المادى ، فأجاب بركلى بأن المادة ليس لها وجود ، ولم يكن يعلم بركلى — أن هذا السهم

الذي سدده إلى صدر الإلحاد سيرتد إلى نحره فيقضى عليه ، لم يكن يعلم أن هذه الحجة التي أبطل بها المادة ليهدم مادية الملحدين ، ستبطل كذلك العقل - أي الروح - فتنهـدم روحانية المتدينين ! . . . فقد كان أجدر ببركلي أن يحارب الملاحدة الماديين الذين يتشبثون بالعقل، بسلاح آلجر ، فيزعم لهم أن العقل ليس هو الحَكَم الذي ينتهي/بقوله كلّ زعم وادعاء. إذ ما أ كثر النتائج المنطقية التي ينتهي إليها العُقل، والتي نميل بشمورنا وفطرتنا إلى رفضها ؛ وليس هناك ملايبرر أن أنبذما يمليه على شعورى وفطرتى لأستمع إلى إملاء العقل المنطق وحده ، مع أن هذا العقل أحدث من ذلك الميل الغر أبزى عهداً وأضعف بناء ... نعم إن العقل كثيراً ما يكون خير مرشد وأفضل هاد ، لا سما في الحياة المدنية ؛ ولكن إذا اشتلت أزمات الحياة فلابد أن نلجأ إلى الشعور والفطرة أستلهمها الإرشاد ، ونستهديها الطريق

هــذا ما نادى به چان چاك روسو (۱۷۱۲ — ۱۷۷۳) الذى وقف وحــده فى فرنسا يحارب المــادية و يعارض الإلحاد الذى جاء به عصر التنوير . . .

كان روسو شابا سقيما فلم يستطع أن ينزل ببنيته العليلة

في معمعان الحياة ، وآثر الحياة الهادئة ، فكان ذلك داغية لطول تفكيره وعمق تأمله ، كأنما فر من لذعات الحقيقة المرة إلى عالم ملأه بأحلامه وخياله ، وفي سنة ١٧٤٩ أجرت أكاد عية « ديچون » مسابقة بين الكتّاب في رسالة موضوعها: « هل أدى تقدم العلوم والفنون إلى إفساد الأخلاق أم إلى إصلاحها » ، وأعدت للسابق الفائز منحة فظفرت مقالة روسو بالجائزة ؛ وقد جاء في رسالته تلك أن الثقافة أقرب إلى الشرمنها إلى الخير، فحيثًا تنشأ الفلسفة تهبط الأخلاق «ولقد شاع بين الفلاسفة أنفسهم أنه منذظهر رجال العلم اختفي أصحاب الشرف » ، « و إنني لأصرح في يقين أن التفكير مناقض لطبيعة الإنسان ، وأن الرجل المفكر حيوان سافل » ، إنه لخير للناس ألف مرة أن يطرحوا هذا العقل ، وأن يعمدوا أولا إلى رياضة القاب والحبة ؛ إن التعليم لا يخرج من الإنسان نبيلا فاضلا، ولكنه ينمي ذكاءه فقط ، والذكاء أداة للشر في أغلب الأحيان ؛ فأجـدر بنا أن نعتمد على الغريزة والشعور لأنهما أولى بالثقة من العقل. ولقد شرح روسو فى قصته المشهورة « هلواز الجديدة » رأيه فى تفوق الشعور على العقل شرحا مفصلا

وهكذا حمل «روسو» حملته على العقل ، ومجد الشعور ورفع ( ۱۷ ) من سأنه حتى تبدل (البدع) «المودة» في «صالونات» باريس، وأصبحت سيدات الطبقة الراقية يباهين برقة شعورهن ودقة إحساسهن، بعد أن كاض الفخر كل الفخر بالمقل والتفكير؛ ونتج عن ذلك أن تحولت وجهة الأدب إلى العاطفة بعد أن كان مدارها القكر، كما استيقظ الشعور الديني في النفوس واشتدت الحاسة له

وخلاصة الدعوة التي نادي بها «روسو» هي: أنه إذا أمكن للعقل أن ينقض العقيدة في الله وأن ينكر الخلود ، فإن الشعور يؤيدها ، فلماذا لا نصدق الشعور الفطري هنا بدل أن نستسلم إلى هذا الشك الخارف الذي يؤدي إليه العقل ؟

قرأ «كانت» ماكتبه «روسو» فانصرف إليه بكل قلبه ، حتى إنه حـين بدأ فى مطالعة كتابه « إِمِيلْ» أبى أن يغادر داره إلى نزهته اليومية المعتادة قبل أن يفرغ من قراءة الكتاب، ولم يكن امتناعه عن الخروج أمراً يسيراً ، وهو الذى أفرغ حياته فى قانون من حديد ، فلا يغير من مجرى سـلوكه إلا لأخطر الأسباب

وجد « كانت » في « روسو » رجلا يريد أن يشق لنفسه طريقاً يفلت به من الإلحاد الذي خيم بظلامه الحالك على النفوس

فذهب إلى تفضيل الشعور على العقل ، فيما يتصل بما هو فوق الحس من الموضوعات — ولقد أراد « كانت » أن يتصدى هو أيضاً لهذه المهمة الكبرى ، أراد أن ينقذ <u>الدين من العقل ، وأن</u> بخلص العلم من الشك - فكانت تلك رسالته العلم من الشك - فكانت تلك رسالته المحمد ولد فی کونسبر ج Konigsberg فی بروسیا سنة ۱۷<u>۲۶</u>، و إذا استثنينا فترة قصيرة قضاها في التدريس في قربة قريسة من بلده ، فإنه لم يغادر مسقط رأسه طوال حياته ، وقد كار في ضئيلاً نحيلاً هادئاً ، انحدر من أسرة فقيرة هاجرت من سكوتلانده قبل ولادة الفيلسوف ببضع مئين من السنين ، وكانت أمه عضواً فى جماعة دينية محافظة ، تمسك بالعقيدة الدينية تمسكادقيقاً شديداً لا هوادة فيه ولا تسامح ، فانغمس فيلسوفنا إبان الطفولة في الدين من الصباح إلى المساء ، فأدى ذلك إلى نتيجتين : الأولى أن هذا التطرف في العبادة قد أحدث في نفسه رد فعل فاعتزل الكنيسة في رجولته ، والثانية أن هذه النشأة الدينية قد طبعته على الكاُّ بة من ناحية ، وحفزته إلى صيانة الإيمان من إغارةً " الالحاد من ناحية أخرى

ولكن كيف يتسنى لشاب يعاصر « فردر يك الأكبر»

و « ڤولتيز » أن يخرج نفسه من تيار الشك الذي طغي على ذلك العصر بقوة حتى غمر جميع الناس ؟ لا ، لم يستطع « كانت » أن يجنب نفسه الشك السائد في زمانه ، وتأثر أعمق الأثر حتى عن أراد أن ينقض آراءهم ، وربما كان أشد الفلاسفة تأثيراً في فسله عدوه المحبوب « دافید هیوم » ، وسوف نری فیما بعد نتیجة هذا التجاذب بين إيمانه وشك عصره ، وكيف أدى به ذلك في آخركتاب أخرجه — وسنه تقرب من السبعين — إلى التجاوز عما بدأ به حياته من محافظة و إيمان ، إلى إباحية كادت تؤدى إلى موته لو لم تحمّه شيخوخته وشهرته ؛ وتقرأ «كانت» في أخريات أيامه فيخيل إليك أنك إنما تستمع إلى « ڤولتير »! ولقد قال «شوبنهور» إن أدل ما يدل على تسامح « فردريك محمد عدم الله عموم عموم الله عموم الله عموم الله عموم الله الأكبر» أن يتمكن «كانت» من نشر كتابه « نقد العقل الخالص » ، ولعل «كانت » قد أحس أنه وجد من التسامح في إخراج كتابه على مافيه من آراء مالم يكن ليجده في أي مكان آخر ، أو فى حكم أى ملك غير «فردر يك» ، فأهدى كتابه هذا إلى «زدلتز Zedlitz» وزيرالمعارف في حكومة «فردريك» تقديراً لهذه الحرية التي أطلقوها للناس في إبداء ما يعن لهم من الآراء ر وفی ۱۷۰۵ عین «کانت » محاضراً فی جامعة کونسبرج ،

وظلت الجامعة خمسة عشر عاماً ترفض أن تعينه أستاذاً بها ، حتى إذا كان عام ١٧٧٠ عين أستاذاً للمنطق والميتافيزيقا ، وقد أكسبه طول اشتغاله بالتدريس خبرة واسعة بفن التربية فأخرج في هذا الموضوع كتاباً كان هو نفسه يقول عنه إن به طائفة كبيرة من الآراء القيمة ، غير أنه للأسف لم يستطع تطبيقها في تدريسه ، ولكنه مع ذلك كان مدرساً ناجحاً من الوجهة العملية ، وكانت له منزلة رفيعة في نفوس تلاميذه ، ومن بين العملية أن يوجه المدرس أكبر قسط من عنايته للفئة المتوسطة من التلاميذ ، لأن الأغبياء لا يجدى فيهم المجهود ، والنوابغ لا يحتاجون إلى مجهود غيرهم

ولقد كان الناس يتوقعون كل شيء إلا أن يُخرج هذا الأستاذ الهادئ المتواضع نظاماً جديداً في الفلسفة يهتزله العالم أجمع ، نعم كان الناس يصدقون كل شيء إلا أن يثير «كانت » أورو با كلها بآرائه ، وهو ذلك الحيي الذي لم يسي قط إلى أحد ، بل إنه هو نفسه لم يكن يتوقع أن ينتهي إلى ما اتهي إليه ، فقد كتب وهو في سن الثانية والأر بعين يقول : «لقد شاء لي حسن الطالع أن أكون عاشقاً للميتافيزيقا ، ولكن شاء لي حسن الطالع أن أكون عاشقاً للميتافيزيقا ، ولكن معشوقتي لم تطلعني حتى الآن إلا على قليل من حسنها »، وكان معشوقتي لم تطلعني حتى الآن إلا على قليل من حسنها »، وكان

يتحدث حيندًذ عن البحث فيما وراء الطبيعة أنه هاوية سحيقة لا قاع لها ولا قرار ، وأنه محيط مظلم لا شطآن فيه ولا مناثر يهتدى بضوئها فى خضمه ، وأنه كثيراً ما تحطمت بين أمواجه نظم فلسفية بغير جدوى . ولقد ذهب «كانت» إلى أبعد من هذا فى يأسه من الميتافيزيقا بأن اتهم كل من يشتغلون بها بأنهم إنما يسكنون من تأملاتهم أبراجاً عالية حيث الهواء شديد فيعصف بآرائهم الخيالية و يذروها هشيا . . . قال كل ذلك عن البحث فيما وراء الطبيعة كانه لم يدر أنه سيخرج للعالم أقوى ما شهد العالم من الميتافيزيقا

وقد كان في النصف الأول من حياته أميل إلى البحث في الطبيعة منه فيا وراءها ، فكتب عن الكواكب والزلازل والنار والرياح والأثير والبراكين ووصف الأقطار والأجناس البشرية وما إلى ذلك ، وكانت نظريته في الأجرام السماوية قريبة من النظرية السديمية التي ارتاها « لابلاس » ، ومن آرائه أن الكواكب كلها قد سكنها الأحياء أو سيسكنونها ، وأبعدها عن الشمس فيه نوع من الكائنات العاقلة أسمى بكثير من سكان هذه الأرض ، وذلك لأنها أقدم عراً ، وإذن فقد أتيح ملما أمد أطول للنمو والتكون . وله كتاب في الأجناس البشرية

( هو مجموعة الححاضرات التي ألقاها في حياته ) قال فيه إن الإنسان لابد أن يكون قد تحدر من أصل حيواني ، وأنه قد أصابه كثير جدًّا من التغير والتطور ، ويستشهد على ذلك بأمثلة منها أنه لوكان الطفل في العصور الأولى من حياة الإنسان يصرخ عند ولادته كما يصرخ اليوم لما استطاع الحياة يوماً واحداً، لأن صراخه كان سيدل الحيوانات المفترسة على مكانه فتهجم عليه لتلتهمه ، وإذن فيرجح أن يكون الإنسان اليوم مخالفاً كل المخالفة لما كان عليه بالأمس . ثم يستطرد «كانت » فيقول : «كيف أحدثت الطبيعة هذا التقدم وما هي العوامل التي ساعدتها على ذلك ؟ إننا لا ندرى . . . وماذا يمنع أن تسوق المصادفة ثورة عظيمة في الطبيعة تؤدي إلى انقلاب هذه الحالة الحاضرة ، فيعقبها مرحلة ثالثة يتهذب فيها الأورانج أوتان ، أو الشمبانزي ، فيرهف من نفسه أعضاء الشم واللمس والكلام حتى يبلغ بها هذا التركيب الدقيق الذي أدركه الكائن البشرى ، يضاف إلى هذا عضو مركزى يعينه على الفهم فتتقدم تلك القردة تدريجاً بفضل ما تنشئه من نظم اجتماعية » ولعل «كانت » يريد-بهذا الحدس لما قد يحدث في المستقبل - أن يذكر لنا رأيه بطريقة غير مباشرة فما حدث في الماضي عند انتقال الإنسان من حالته الحيوانية إلى حالته الحالية

هكذا أخذ «كانت » نمو في إنشاء فلسفته نموًا بطيئاً . ولقد سار حياته على نظام مطرد دقيق « استيقاظ ثم شرب القهوة ، ثم الكتابة ، ثم المحاضرة ، ثم الغداء ، ثم التنزه » فلكل من هؤلاء ساعته المحددة ، فإذا ما خرج عما نوئيل «كانت» بمعطفه الرمادي وعصاه في يده ، وأخذ يتجه ناحيــة الطريق الصغير الذي تكتنفه أشجار الزيزفون ؛ والذي لا يزال يسمى : « نزهة الفيلسوف » عرف الناس أن الساعة قد بلغت منتصف الرابعة تماماً وضبطوا ساعاتهم ، ولم يمتنع «كانت» عن نزهته تلك في صيف أو شتاء ، فإذا اكفهرت السماء وتلبدت بالسحب التي تنذر بالمطر ، رأيت خادمه الكهل « لأمي Lampe » يتبعه حاملاً مظلته تحت إبطه

وكان الفيلسوف ضعيف البنية ضعفاً كان يضطره إلى المبالغة في وقاية نفسه من المرض ، لأنه أيقن أن وقايته لنفسه خير من أن يلجأ إلى طبيب . و بهذا استطاع أن يعمر ثمانين عاماً ، وقد كتب في سن السبعين مقالاً في « مقدرة العقل على السيطرة على شعور المرض بقوة العزيمة » ، ومن بين مبادئه الوقائية ألا يتنفس الإنسان إلا من أنفه و بخاصة إذا كان خارج منزله ، ومن أجل هذا كان لا يسمح بتاتاً لأحد أن يكامه وهو في نزهته

(لأن الكلام سيدعوه إلى التنفس من الفم) ، وكان يقول فى ذلك: إن الصمت خير من المرض بالبرد ... وهكذا كان كانت فيلسوفاً فى كل شيء فى حياته دق أو جل ، حتى انه كان يتخذ لنفسه طريقة خاصة فى ربط جوار به! وكان يفكر فى كل شيء تفكيراً طويلاً دقيقاً قبل أن يقدم عليه ، وقد فوت عليه هذا التفكير الزواج ولبث عن باً حتى مات ، فقد فكر مرتين فى الزواج ، ولكنه أطال التفكير فى المرة الأولى حتى تقدم للسيدة التى أراد الزواج بها خطيب آخر ، وأطال التفكير فى المرة الثانية حتى انتقلت من أراد خطبتها من كونسبرج مع أسرتها قبل أن يصل انقلسوف إلى رأى فى الزواج بها

وظل «كانت» مدى حياته فقيراً معتزلاً يفكر ويكتب، وقد أحدثت كتبه من الانقلاب في عالم الفلسفة ما لم يحدثه أى مؤلف آخر

## نقد العقل الخالص The critique of Pure Reason

شغل العقليون والتجر بيون أنفسهم بمسألة المعرفة ، فذهب الأولون إلى أنها تحصل بواسطة العقل المحض ، و به وحده يحصل العلم بالأشياء ، أما بواسطة الإدراك بالحس فستحيل أن يحصل

ذلك ، والتجربيون ينكرون تحصيل المعرفة بالعقل المحض ... ولكن لم يتعرض أحد المذهبين لمسألة إمكان المعرفة ، فكلاها وثق بالعقل البشرى ثقة تامة واعتقد فى قدرته على معرفة الأشياء ، ولكن لما كان هذا الوثوق بالعقل وبقدرته على تحصيل الحقائق قد انتهى إلى الشك ، فقد أخذت الفلسفة تتناول العقل نفسه بالنقد والامتحان

و بذلك نشأت مسألة جديدة هي : هل عكن المعرفة ؟ و إذا أمكنت فما حدودها ؟ لم يبحث العقليون والتجربيون هذه المسألة ، بل آمنا بأن لنا قدرة على معرفة الأميل المسلمة الإدراك بالحس و إما بواسطة التفكير

جاء «كانْت » فأخضع العقل لهذا التحليل النقدى ، وهو لا يريد به أن يهاجم العقل أو أن ينكره ، ولكنه أراد أن يتبين إلى أى حد يستطيع العقل الخالص أن يُحصّل المعرفة ، وهو يقصد بالعقل الخالص ذلك الذي (لا يعتمد في تحصيل المعرفة على التجربة أو الحواس ، إنما ينشئها من تلقاء نفسه إنشاء بحكم طبيعته وتركيبه ، و بعبارة أخرى فقد أراد «كانْت » بهذا الكتاب أن يرى هل في طبيعة العقل التي فطر عليها ما يمكنه الكتاب أن يرى هل في طبيعة العقل التي فطر عليها ما يمكنه

من الوصول إلى بعض المعرفة دون اعتماده على ما تأتى به الحواس من العالم الخارجي

استهل كتابه بنقض ماذهب إليه «لوك» وذهبت إليه المدرسة (الإنجليزية )كلها، فزعم أن ليست المعرفة كلها مستمدة من الْحُواسُ كَمَا قَالُوا ؛ فلقد انتهت تلك المدرسة بهــذه النتائج التي وصل إليها «هيوم» من إنكار وجود العقل، و بعبارة أخرى وجود العلم ، لأن هذا يقوم على ذلك ، إذ يقول «هيوم» بأن عقل الإنسان ليس إلا أفكاره متتابعة متعاقبة ، وأنه لا يجوز لنا أن نقطع برأى يقين ، لأن كل وأى لنا إن هو إلا احتال وترجيح قد يظهر ما ينقضه و ينفيه ... فأجاب « كانت » بأن هذه النتائج الباطلة التي انتهي إليها «هيوم» هي نتيجة للمقدّمات الماطلة التي افترضها ، إذ زعم أن كل معرفة الإنسان تستق من أحاسيس منفصلة ومفككة لا تربط بعضها ببعض صلة أو رابطة ، فاحساس معين يتلوه إحساس ثان فثالث وهكذا ، وطبيعي أن هــذه السلسلة المفككة لا تدل على أن هناك تتابعاً ضروريا ، وقانوناً معروفاً تسير بمقتضاه الأشياء ؛ وطبيعي إذا سلمنا بهذا أن ننتهي إلى أن التتابع الذي عرض لإحساساتنا في الماضي قد لا يكون هو نفسه في المستقبل ؛ و بذلك تنهدم السببية التي هي

أساس العلم، ولا يعود هنالك علة لابد أن يتبعها معلولها عم نحن نسلم أن يقين المعرفة يكون مستحيلا لوكانت كل المعرفة تأتينا من الحس ومن عالم خارحي مستقل عنا لا يَدَلنا فما يبيث إلينا من إحساسات على أنه يسير سيراً مطرداً لا يقبل الشذوذ ؛ نقول إنه لوكان هذا هو مصدر المعرفة الوحيد لسلمنا بنتيجة «هيوم» من أن يقين المعرفة مستحيل؛ ولكن ماذا يقول «هيام)» لو محتنا فوحدنا في أنفسنا معرفة لم تستمد من التجربة الحسية ، معرفة نثق بصحتها ويقينها حتى قبل أن نصادف في الحياة أية تجربة ، وقبل أن يستقبل الذهن إحساساً واحداً من العالم الخارجي ؟ أفلا تكون الحقيقة المطلقة والعلم المطلق ممكنين وفى مقدور الإنسان ؟ و إذن فلنبحث أولا لنرى هل نملك هذه المعرفة المطلقة التي لا تعتمد في وجودها على الحواس والتجربة، أم لا ؟ ذلك هو موضوع الكتاب الأول من النقد ، وتلك هي المسألة التي قصد إلى بحثها ، وقد أورد فيه «كانت » تحليلا بارعا لأصل الأفكار وتطورها ، ولطبيعة العقل المفطور عليها ، وهو يقول عن كتابه هذا: «لقد قصدت مذا الكتاب إلى الكمال ، و إني لأقرر في يقين أنك لن تجد مسألة واحدة من مُسائل مَا وراء الطبيعة إلا ألفيت حلها فيه ، أو على الأقبل وجدت مهتاحاً تستعين به على حلها »

الأبحاث التي يقدمها «كانت » لا تتخذ موضوعَ دراستها نفس الأشياء التي تتعلق بها المعرفة ، ولكنها تتناول بالدرس عملية التعرف ذاتها ، فهي إذن فوق تلك الأشياء وخارجة عن نطاقها ، فهي لا تعالج موضوعها على النحو الذي عالجته به المدرسة التجربية التي اقتصرت على أن دلتنا على ما يحدث أثناء قيام العقل بعملية المعرفة ، بل هي تبحث فيما هو سابق لتحصيل المعرفة ، أعنى في الشرط اللازم توفره في العقل حتى يتمكن من العلم . إن «كانت » لا يبحث في كيف تتم المعرفة ، ولكنه يعلو ذلك مرتبة فيبحث كيف يمكن للعقل أن يعرف ، ومن هنا أطلق على أبحاثه اسم « <u>ما فوق العقــل</u> critique de la raison pune « Transcendental فكتابه في «<u>نقد العقل الخالص</u>» يبحث في إمكان المعرفة العقلية التي لا مجيء عن طريق التجربة ، بل التي تكون دراسة فيما وراء الطبيعة ، بل هو يريد أولاً أن يثق بأن العلم بما وراء الطبيعة ممكن ، فإذا ثبت إمكانه ، فكيف يكون ؟ و إن انتهى إلى جواب إيجابي فعندئذ يبدأ البحث فما وراء الطبيعة حين ينتهي كتاب نقد العقل . . . ولما كان من المعلوم

أن كل ضروب العلم هي عبارة عن أحكام يثبتها الإنسان للأشياء الكتاب هو هل في العقل أحكام نشأت فيه قبل التجربة دون أن تأتيه من العالم الخارجي ؟ ولسنا نريد بذلك الأحكام التحليلية التي لا تزيد على أن تخبر بما هو كائن في المخبر عنه . كا أن تقول عن الجسم إنه هو ما يتصف بالامتداد ، وعن الخط المستقم بأنه ما ليس بعوج، إذ أننا لا نشك في أن هذا الضرب من الأحكام فى ميسور العقل بغير أن يلجأ إلى التجربة الحسية ، لأن هـذه لا تضيف إلى علمنا شيئاً جديداً ، وأكثر ما تؤديه هو توضيح ما نعلمه ؛ إنما نويد الأحكام الإنشائية التي تخبرنا بشيء جديد عن الشيء الخبر عنه ، كأن نصف الجسم بالثقل ، والخط المستقيم بأنه أقصر الطرق بين نقطتين ، (أقهل هذا النوع من الأحكام الإنشائية التي يأتي فيها الحبر) بشيء جديد عن المبتدا في متناول العقل المجرد الخالص من أن يستمدها من الخارج ؟ هذا هوموضوع كتاب «نقد العقل الخالص» الذي نستطيع أن نصوغ الغرض منه في هـذه العبارة الموجزة : هل الأحكام الإنشائية ، السابقة للتجربة في مقدور العقل و إمكانه ؟ و إذا كانت كذلك فما وسيلة إمكانها ؟

ولكن هذا السؤال سرعان ما يتفرع إلى أسئلة ثلاثة: من من هذه الأحكام الإنشائية، فأنت لا تشك بأن  $\gamma + \epsilon + \gamma$  ، ولكن هذه النتيجة التي وصلت إليها ليست متضمَّنة في مقدماتها ، فلا السبعة موجودة في المدد ثلاثة ، ولا هي موجودة في العدد أربعة ، وليس في كلا الرقمين ما يدل على أن جمعهما إلى بعضهما ينتج سبعة عرم إذن فهو خبر جديد أخبرنا به عن مبتدإ لا يتضمنه ولا يحتويه ، كذلك أنت لاتتردد في الحكم على الخط المستقيم بأنه أقصر الخطوط بين نقطتين ، مع أن هذا الحكم لا يوجد في الخط المستقيم ، و إذن فهو جديد منشأ . . فالرياضيات أحكامها إنشائية وهي من إنشاء العقل دون التجربة الحسية ، وعلى ذلك يتفرع من السؤال الأصلى سؤال فرعى هو : كيف أمكن للعقل معرفة الرياضيات ؟ كر - كذلك العلم الطبيعي الذي لا يجيء عن طريق الحواس فيه قضايا أنشأها العقل الخالص ، وهي في الوقت نفسه أحكام إنشائية ، أي تضيف علماً جديداً ، مثال ذلك قولنا: إن كل تغير لايد أن بكون له سبب، فهذا حكم عقلي لم محتج إلى التحرية الحسية لمعرفته ، و إذن فقد تفرع من السؤال الأصلى سؤال فرعى ثان هو: كيف أمكن معرفة العلم الطبيعي الخالص؟

عنه الله المحمد المحمد

والجواب عن هذه الأسئلة الثلاثة يكوّن الجزء الأول من كتاب نقد العقل وهو أهم أجزاء الكتاب

ملحم المعرفة نظر عن هذه الأسئلة في إمكان المعرفة نظر فإذا بد الوك من ناحية قد حصر المعرفة في الحواس؛ كما حصرها «ليبنتز» في العقل ، فنقد المذهبين جميعاً ، وقال إن المعرفة الإنسانية أساسين مختلفين المغنى الأحدها عن الآخر:

سمعد (١) الحس ، و به نكتسب الإدراكات الحسية باستقبالنا

للأحاسيس

معر (٢) والفكر، و به نكون المدركات العقلية بواسطة اختيارنا مما يأتى إلينا من الإحساسات ما يلائمنا وما نحتاج إليه ، « فلا

يمكن بأية حال أن تكون التجربة هي الميدان الوحيــد الذي تنحصر عقولنا في حدوده ، فالتجربة تدلنا على ما هو واقع ، ولكنها لا تدلنا على أن هذا الواقع لابد بالضرورة أن يكون هكذا ولا يكون عَلَى صورة أخرى ، وهي لذلك لا تمدنا قط بالحقائق العامة ، مع أن هذا الضرب من المعرفة هو ما تنزع إليه عقولنا بصفة خاصة ، فالتجرية توقظ العقل أكثر مما تقنعه ﴾ وما دام العقل في مكنته أن يصل إلى الحقائق العامة مع أنها ليست من التجربة ، فهو إذن مصدر للعلم إلى جانب التجربة . ولعل أنصع مثال يدل على وصول العقل إلى المعرفة بغير طريق التجربة هو مثال الرياضة لأنها يقينية ، و يستحيل على التجربة أن تنقضها يوماً ما ، فلقد يجوز لك أن تتصور الشمس مشرقة من الغرب في الغد ، وأن النار قد تتبدل عليها الظروف فلا تعود قادرة على إحراق عصاك الخشبية ، ولكنك لا تستطيع بحال من الأحوال أن تتصور أن العالم سيحدث فيه ما يجعل اثنين واثنين لا تساوى أربعة ، فهذه الحقيقة الرياضية ثابتة إلى الأبد ومن الأزل ، ولا تحتاج ككسبها إلى تجربة ، لأنهاحقيقة مطلقة ضرورية لازمة الحدوث ، والتجربة لا تمدنا إلا بإحساسات متفرقة ، وأحداث مفككة ، لايطُّرد تتابعها ، فقد تجيء في غد على غير النظام الذي جاءت به

اليوم أو أمس . إذن فهذه الحقائق الرياضية (وأشباهها ستمد ضرورتها من تركيب عقولنا الفطرى ، من الطريقة الطبيعية التى تعمل على مقتضاها ، إذ أن عقل الإنسان ليس قطعة من الشمع تنفعل بالتجارب الحسية دون أن يملك لنفسه شيئاً ، كلا ولا هو مجرد اسم أطلقناه على مجموعة الحالات العقلية التى تتتابع فى سلسلة متلاصقة الحلقات ، ولكنا عضو فعال يتقبل الإحساسات فيشكلها وينسقها كيف شاء ، ثم يحولها إلى أفكار ، هو عضو تأتيه آلاف الآثار الحسية فى فوضى ، فيتناولها بالتنظيم حتى تصبح وحدة فكرية متماسكة ، ولكن كيف يتم له ذلك ؟

يجيب «كانت» على ذلك السؤال في جزأين: يسمى متعطمه A مختصم مصحمه مسمح مسمح الأولى من الحس السامي »، وهو يبحث في المرحلة الأولى من مراحل المعرفة ، أى في وصول الإحساسات إلينا من الخارج ؛ ويسمى الثاني « المنطق السامي » ، وفيه يمحت فيا يطرأ على الأحاسيس بعد وصولها إلى العقل . وهو يقس هذه المرحلة الثانية الى فرعين: مرتبة دنيا من الفهم ، و يسميها « التحليل السامي » ومرتبة عليا ، و يسميها « الميتافيزيقا السامي » محمد عليا ، و يسميها « المتحليل السامي » ومرتبة عليا ، و يسميها « الميتافيزيقا الساميه »

وهـذه الإجابات الثلاث تقابل من ناحية أخرى الأسئلة الفرعية الثلاثة التي ذكرناها من قبل ؛ فالحس السامي يجيب

عن كيفية إمكان المعرفة الرياضية ، والتحليل السامي يجيب عن كيفية إمكان معرفة العلم الطبيعي الخالص ، والميتافيزيقا السامية تجيب عن إمكان المعرفة الميتافيزيقية غير المحسة

## : Transcendental Aesthetic الحس السامي

يسمى «كانت» هـذه المباحت «سامية» لأنها تبحث في تركيب العقل و بنائه، ودرس قوانين الفكر الفطرية الموروثة، فهى إذن أبحاث فوق التجربة الحسية وأسمى منها، «إنني أسمى بحوث المعرفة سامية إذا كانت لا تُعنى بالأشياء بقدر ما تعنى بأفكارنا الفطرية عن الأشياء» — يعنى إذا كانت تعنى بطرائق العقل في وصل ما تأتى به التجربة من آثار حسية وتحويلها إلى معرفة، وإن العقل ليتبع في ذلك مرحلتين —كا قدمنا — حتى يتم له تحويل مادة الإحساس الحام إلى ثمار الفكر الناضحة:

(الأولى بر بط الأحاسيس الآتيـة من الخارج والتوفيق بينها ، وجمعها فى وحدة بصبها فى قالبى الإدراك الحسى – وهما المكان والزمان

( والثانية: التوفيق بين تلك المدركات الحسية التي انتهينا

من صنعها في المرحلة الأولى حتى نخرج منها مدركات عقلية

و تحن الآن نتناول المرحلة الأولى « الحس السامي » بالبحث عن نقصد بكلمة «إحساس» شعور الإنسان بوجود أحد المؤثرات على إحدى الحواس ؛ فقد تبعث فينا الأشياء الخارجة عنا طعا على اللسان ، أو رائحة في الأنف ، أو صوتاً في الأذن ، أو حرارة على الجلد ، أو لمعة خاطفة من الضوء على شبكية العين ، مع مسعت معموم و مسبسينه على على المادة الحام الوضغطة على الأصابع ؛ فهده الآثار الحسية هي المادة الحام الأولية التي تمدنا بها التجربة ، وهي التي تكون لدى الطفل في أيامه الأولى قبل أن يبدأ حياته العقلية ؛ وليست تسمى هـذه الإحساسات «معرفة » ما دامت مفرقة مفككة لا يرتبط الطعم الذي جاء على اللسان بالضوء الذي أثر في العين ولا بالرائحة التي سلكت طريق الأنف الخ. ولا تتجمع كلها حول «شيء» معين ؛ فإذا ما تجمعت هـذه الأشتات الحسية حول «شيء» فى المكان والزمان تحولت إلى علم ومعرفة ؛ فليست رائحة التفاحة وحدها ، أو طعمها وحده ، أو الضوء المنبعث منها (لونها) وحده ، أو ضغطها على اليد الذي يكوّن شكلها ، معرفةً ، ولكن إذا ما اتحدت الرائحة والطم واللون والشكل كلها في مجموعة واحدة متعلقة بشيء معين ، كان إدراكنا لهذا « الشيء » هو المعرفة ،

لأننا عندئذ لا نشعر بمؤثر على حاسة فحسب ، بل ندرك شيئاً ، وهذا الإدراك للشيء في مجموعه هو ما نسميه بالإدراك الحسى ... وتحول الاحساس إلى إدراك حسى معناه تحول الاحساس ation has passed into knowledge. is as il ولِكُن كيف تتحول الإحساسات إلى إدراك حسى ؟ كيف تتجمع المؤثرات الحسية المتفرقة التي تسلك إلى الذهن سبلا شتى حول شيء بعينه ؟ إن لون التفاحة يدخل من باب غير الباب الذي يدخل منه طعمها ، وشكلها يأتي من نافذة غير النافذة التي تأتى منها رائحتها ؛ فمن الذي يتناول هذه الآثار المبعثرة عند وصولها إلى الذهن ، فيضمها بعضها إلى بعض ، ويكون منها « تفاحة » ؟ أم هل تسار ع هذه الآثار فتجمع بعضها إلى بعض بطريقة آلية دون أن تحتاج في تجمعها إلى قوة خارجة عنها ؟ يقول « لوك وهيوم » : نع ، إن هذه الإحساسات تنحول إلى إدراك حسى من تلقاء نفسها ربطريقة آلية)؛ وأما «كانت) فيستها صرخة داوية ينكر بها ما ذهب اليه « لوك وهيوم » ان هذه الإحساسات المختلفة تصل إلينا من خلال قنوات شتى ، إنها تسلك ألوفا من الأعصاب التي تمتد من الجلد والمين والأذن واللسان إلى المخ . فانظر إلى هذا الخليط المتضارب المتنافر

يصل إلى حجرة العقل ويتزاحم فيها ، وكل واحد منها يدعو الذهن إلى الانتباه إليه !! فلو ترك هذا الجمع المحتشد وشأنه لظل في تعدده وفوضاه عاجزاً أن يرتب نفسه و ينظمها بحيث يصبح غرضاً وقوة ومعنى ، إن مثلها مثل طائفة كبيرة من الرسائل ترد إلى قائد الجيش في ساحة القتال من فيالق الجيش و بنوده ؛ أترى إذا وضعت الرسائل إلى جانب بعضها فوق المائدة ، أكانت تستطيع من تلقاء نفسها أن ترتب نفسها ، ثم تتحول إلى فهم للموقف ، ثم إلى أمر يُرسل إلى الجنود ليرسم لهم خطة السير ؟ كلا! بل لابد لها من منظم ومشرع ، لابد لها من قوة لا تتلقى الرسائل وكفى ، بل تتناولها فتصوغها في معنى من المعانى

وجدير بنا أن نلاحظ أن ليس كل ما يُبعَث من الرسائل يقبل عما يدل على أن الأمر لا يقتصر على استقبال فحسب فه فالك من المؤثرات التي تؤثر في نواحي جسمك في هذه اللحظة ملايين في هنالك عاصفة من المؤثرات الحسية الآتية من الخارج تضرب على أطراف الأعصاب ، وتتطلب الوصول إلى الذهن ، ولكن ليس كل ما يدق الباب يسمح له بالدخول ، بل إنا نختار من ملايين الإحساسات الواردة إلينا ما نتمكن من صياغته في إدراكات حسية تناسب الغرض الذي نقصد إليه هذه اللحظة في إدراكات حسية تناسب الغرض الذي نقصد إليه هذه اللحظة

المعينة ، كما نختار من بين تلك الإحساسات ما نرى أنه ينبي المعينة بالخطر . . افرض أن ساعة تدق الآن أمامك أثناء قراءة هذه الصفحة ، فهذه الدقات تبعث موجاتها الصوتية التي تقرع أعصاب /الأذن ، ولكنك مع ذلك لا تسمعها ، فإذا ما توجهت بإرادتك إلى الساعة سمعت دقاتها جلية واضحة ، مع أنها لم تعلُ عما كانت قبل . . . ثم انظر إلى هـ ذه الأم الراقدة إلى جانب طفلها ترها لا تستيقظ لعجيج الأصوات الصاخبة من حولها ، ولكن لو تحرك صغيرها حركة خفيفة ، أو همس همسة خافتة ، نهضت من نعاسها فزعة ، مع أن صوت الطفل أضأل من جلبة العربات والمارة ، فهذا دليل على أن العبرة ليست في مجرد الإحساس ، ولكن لابد كذلك من القوة التي تختار هذه الإحاسيس وتكسيها ما لها من معنى ، فالأرم متوقف على غرض الإنسان الذي يقصد إليه في وقت معين ؛ فمثلا لو رأيت رقم (٢) ورقم (٣) مكتو بين أمامك على ورقة ، ثم قصدت إلى جمعهما ؛ كان الناتج فى ذهنك (خمسة) ، فإذا قصدت إلى ضربهما ؛ كان الناتج (ستة) مع أن صورة الرقمين ، أي الإحساس الذي ينبعث منهما إلى العين هو هو في كلتا الحالين لم يتغير ، إنما الذي تغير هو الغرض ، فاستتبع ذلك اختلافا في معنى إحساس بعينه . . . إن التداعي

بين الإحساس والأفكار ليس متوقفاً فقط على التجاور في المكان أو التقارب في الزمان ، أو التشابه أو التكرار أو ما إلى ذلك ، بل إنه خاضع فوق ذلك كله إلى غرض العقل ، فإحساساتنا وأفكارنا خدم لنا تنتظر دعوتنا فلا يأتى الأثر الحسى أو الفكرة إلى أذهاننا إلا إذا احتجنا إليها فدعوناها ، و إن لدينا قوة تقوم بهذا الاختيار ، وهذا التوجيه ، ألا وهي قوة العقل

وللعقل وسيلتان في اختيار الإحساسات، ثم في تحويلها إلى إدراكات حسية ذات معنى ها الزمان والمكان ؛ فكما يرتب القائد الرسائل التي ترد إليه من أطراف جيشه حسب زمانها الذي كتبت فيه ومكانها الذي جاءت منه ، و بهذا يستطيع أن يفهم موقف جيشه فيصدر أوامره تبعاً له ، كذلك العقل يرتب الرسائل الحسية التي ترد إليه من العالم الخارجي حسب زمانها ومكانها ، فيعزوها إلى هذا الشيء أو ذاك ، و إلى الحاضر أو إلى الماضي ، و بذلك يتمكن من ترتيبها في ذهنه ترتيباً تتحول بفضله إلى إدراك حسى له معنى ﴿ وَلَكُن لِيسِ الزمانِ والمكانِ اللذان بضيفهما العقل للآثار الحسية الواردة إليــه شيئين موجودين في الخارج ، ولكنهما صور البتكرها العقل ليستدين مها على الإدراك ،

ما طريقان لوضع المعنى في الإحساس، أو ها وسيلتان الإدراك الحسى ]

محن نتلقى مادة الإحساس الحام من الحارج فنصبها في صورة من عندنا حتى تصير إدراكا حسيل؛ إذن فالمادة مكتسه أما الصورة التي نشكل المادة في المفطورة فيذا وهي سابقة لكل تجربة ، المادة تجربية ، أما الصورة فخالصة ، وكلاها يكو نان الإدراك الحسى ، فكل إدراك حسى هو عبارة عن مادة جاءت من الخارج فا كتسبت صورتها في العقل ؛ فنحن لا نخلق المدركات الحسية ، ولكنا نصفها فقط كما يصنع النجار المائدة من قطع الخشب؛ والأداتان اللتان نستعملهما في صنع الإدراكات الحسية من الإحساسات ها الزمان والمكان ، الزمان الذي بواسطته نضع الآثار الحسية في تتابع وتعاقب ، حتى تتكون منها سلسلة مترابطة متصلة ، والمكان الذي بواسطته نجاور بين الطعم واللون والرائحة حتى تتألف منها التفاحة . . والزمان والمكان لا محيئان إلينا من الخارج مع التجارب الحسيمة ؛ واكنهما كما قدمنا موجودان في العقل بطبيعته ، وآية ذلك مايتصفان به من ضرورة ؟ فلسنا نستطيع أن نفكر بغيرها ، أو أن نجرد منهما الأشـياء والحوادث التي تقع في التجربة ؛ وكما أنهما لم يأتيا من التجربة

الحسية ، كذلك ها ليسا فكرتين مجردتين استخلصهما العقل مما يصادف من جزئيات في الخارج ، لأن وجودها لا يستلزم وجود عدة أزمنة وعدة أمكنة لكي نصل إلى فكرتيهما ، بل الأم على النقيض من ذلك ، إذ لابد لك لكي تفكر في عدة أزمنة ، وعدة أمكنة ، أن يكون لديك بادى بدء « زمان » و «مكان». ومما يدل على أنهما نكرتان ذاتيتان موجودتان فينا وليس لهما وجود في الخارج ، أنك لا تستطيع مثـــلا أن تفرق بين مكانين إلا بالنسبة لشخصك ، فلا عكنك أن تفرق بين وضع اليد الحقيقية ووضع صورتها في المرآة إلا بقولك إن هذه ناحية اليين ، وتلك ناحية اليسار ؛ والبين واليسار بالطبع اعتماران ذاتيان يتعلقان بالشخص الرائبي ، وأنت مضطر أن تلجأ إليهما في التفرقة بين الوضعين ، لأنه ليس هناك صفات مكانية موضوعية مستقلة عنك يمكن استعالما في التمييز بين وضعين مختلفين

رأى الظواهر) زمانيتها ومكانيتها ، والزمان والمكان يتشابهان في أن كلا منهما حالة ذاتية يستمين بها الشخص على تحويل الإحساسات إلى إدراكات حسية ، ولكنهما يختلفان في أن

المكان تستعمل صورته في تشكيل الإحساس الذي يأتي إلينا من الخارج فقط ؟ أما الزمان فهو قبل كل شيء يستخدم في وصل مشاعر الشخص وحالاته المتعاقبة الكي يتكون منها في النهامة ذات مرأعنى أن المكان خاص عا تدركه في الخارج، والزمان خاص أولا بما تدركه في باطنك . واكن لما كانت تلك الإحساسات الخارجية التي تر بط بعضها ببعض بواسطة «المكان» يتبعها دأمًا إحساسات داخلية أو ذاتية ، ولما كانت هـذه الاحساسات الداخلية - كما قدمنا - ترتبط وتتشكل بواسطة « الزمان » ؛ فالزمان إذن صورة (غير مباشرة ) للإدراك الحسى الخارجي أيضاً ؛ فموضع الخلاف بينهما هو أن المكان لا يستعمل إلا في الإحساسات الخارجية فقط ، أما الزمان فيستعمل في الإحساسات الداخلية والخارجية على السواء ، الأولى بطريقة مباشرة ، والثانية بطريقة غير مباشرة . ومعنى ذلك أن الزمان أشمل من للكاف، فكل الظواهر باطنية كانت أو خارجية زمانية ، أي تصاغ في صورة الزمان ، والظواهر الحارجية مكانية أيضاً ؛ أو بعبارة أخرى : فالظواهر الخارجيــة تقع في الزمان والمكان معاً ، والتأملات الباطنية تقع في الزمان فحسب

وواضح أنه مادام الزمان والمكان أداتين يستخدمهما الإنسان

في تكوين الإدراكات الحسية فهما يبطلان إذا ما استخدما فى غير الحس ، أى ما ليس بالظواهر . ويسمى « كانت » كنه الشيء الذي وراء ظاهره: « الشيء في داَّتهُ » ؛ و إذن فالأشياء فى ذواتها ليست تقع فى زمان أو مكان لأنها ليست ثما يدرك بالحس، وكما أنك لا تستطيع أن ترى بعينك إلا ما هو مرتى ، كذلك لا يمكنك أن تصب الزمان والمكان إلا على ما هو حسى وما دمنا قد علمنا مما سيق أن الزمان والمكان ها صورتان مفطورتان في العقــل لم يستمدا من التجربة ، وأنهما ها اللتان تجملان المدركات الحسية هي ما هي ؛ فَإِذْنَ ينتج من ذلك أن كل ما نعزوه للأشياء من أحكام متعلقة بمكانها أو زمانهـا فهو مستمد من فطرتنا ، ولم نعتمد فيه على ما أتانا من الخارج بواسطة الحواس. وعلى ذلك فكل القضايا الرياضية مشتقة من طبائع عقولنا ، لأنها تتعلق إما بالمكان أو بالزمان ، وهذان كما قلنا قد خلقناها بأنفسنا من أنفسنا ، فالهندسة تختص بالمكان ، والحساب يتوقف على إدراكنا للزمان ، لأنه أعداد ، والعدد عبارة عن تكرار الوحدة ، والتكرار معناه التعاقب والتتابع ، وهـذا هو الزمن . وعلى ذلك فالمبادي الرياضية لم تأت لنا من الخارج، ولكنا خلقناها من أنفسـنا ، فهي إذن فطرية لا تعتمد على التجربة ، أعنى أنها خالصة مجردة ، و يستحيل أن يثبت خطؤها أو أن يظهر فيها شيء من التناقض . ومعنى ذلك كله أن الرياضة باعتبارها علماً خالصاً ممكنه المعرفة ، ما دام الزمان والمكان موجودين فينا بالفطرة ، و بذلك يكون «كانت» قد أجاب عن السؤال الأول

يتضح مما سبق أن «كانت» وقف عذهبه بين الواقعية والمثالية ، لأنه من ناحية اعترف بالإحساسات التي تأتينا من الخارج كادة المعرفة الأولية ، ولكنه من ناحية أخرى أكد فاعلية العقل واشتراكه في صياغة تلك الإحساسات في مدركات حسية ، هو واقعي مثالي لأنه يرى أن الأشياء المكانية موجودة حقا وليست مجرد ظواهي ، ولكن أساس وجودها هو المكان الذي يقع فينا وتخلقه عقولنا

هانحن قد نجونا بالرياضة فأثبتنا يقينها بعد أن طاح بهاشك « دافيد هيوم » ، فتري هل نستطيع ذلك في بقية العلوم ؟ نعم ذلك مستطاع لو أثبتنا صحة قانونها الأساسى ، قانون السببية الذي مؤداه أن العلة المعينة يجب دائما أن يتبعها معلول معين ، فلو أقمنا الدليل على أن هذا القانون فطرى موروث تمليه طبيعة عقولنا كما هى الحال في الزمان والمكان لثبتت علوم الطبيعة كما ثبتت من قبلها الرياضة

7 extletife of leter wast : Transcendental Analytic التحليل السامي candental Dialectic تُحَاوِل « كَانْت » في هـذا الفصل أن يجيب على السؤال الثاني وهو: هل في فطرة الإنسان ما يمكُّنه من معرفة قوانين الطبيعة ؟ و مهذا ينتقل «كانت » ببحثه من ميدان التحرية الفسيح إلى غرفة العقل الضيقة المظلمة ؛ ليرى ماذا يصنع العقل بالمدركات الحسية التي تكونت فيه مما جاء إليه من آثار حسية من العالم الخارجي. فيقول: إنه كما أن أشتات الأحاسيس المتفرقة قد تجمعت بفضل صورتي الزمان والمكان فتكون منها مدركات حسية ، كذلك يتناول الفكر هذه المدركات الحسية نفسها فيصبها فما لديه من قوالب ذهنية ، فيؤلف بينها وينسج منها مدركات عقلية وأحكاماً كلية ، وعندئذ فقط ، أعني عندما تتكون في العقل هذه المدركات الذهنية ، يكون في العقل محتويات فكرية ، وأما قبل ذلك فهو فارغ خال . أي أن المعرفة الصحيحة لاتيداً إلا بتحويل المدركات الحسية إلى مدركات عقلية ، إذ المعرفة معناها التفكير فيما لديك من إدراكات حسية . وكما أن الفكر بغير إدراك حسى يظل فارغاً 4كذلك الإدراكات الحسية إذا ظلت كذلك دون أن تتحول إلى مدركات عقلية فعي عمياء

وهكذا يستطيع العقل بما لديه من صور ذهنية أن يرتفع بالمعرفة الحسية للأشياء إلى معرفة عقلية لما بين تلك الأشياء من علاقات ، وما يسيرها من قوانين ، فهي التي تهذب التجربة التي تأتى إلينا عن طريق الحواس حتى تصيرها علماً . و إذن فالعقل الذي تصوره « لوك وهيوم » قطعة قابلة من الشمع تشكلها التجربة الحسية كيف شاءت ، يراه «كانْتُ » كعالا يتلقى التجربة فيبوبها وينظمها ويصوغها في فكر منسح ؛ خذ مثلاً نظاماً فكريا كفلسفة « أرسطو » ثم سائل نفسك كيف يمكن أن يكون هذا النظام المتسق الشامل قد تم بناؤه بطريقة آلية ، وأن ما بناه هو المفردات الحسية نفسها التي جاءت إلى عقله من الخارج فى تزاحم وفوضى ، دون أن يتناولها بالتنظيم عقل فعال؟ انظر إلى تلك الصناديق التي رتبت فيها بطاقات الكتب فى دار الكتب ، ثم تصور أن تلك البطاقات قد انتثرت فوق أرض الغرفة فاختلط بعضها ببعض في غير نظام ، فهل تصدق أن في مقدورها أن تتجمع من تلقاء نفسها ، وأن تصطف في نظام أبجدى كل نوع في صندوقه الخاص ، ثم يسعى كل صندوق إلى مكانه فيستقر فيه ؟! هذا مايريدنا دعاة الشك أن نؤمن به ، فهم يطالبوننا أن نعتقد بأن أخلاط الأحاسيس إذا وصات إلى

العقل استطاعت من تلقاء نفسها أن تبوب نفسها ، وأن تنتظم فى فكر مرتب ! كلا ، إنما تأتى الإحساسات فى خليطها وفوضاها فتتحول إلى مدركات حسية منظمة وتصبح أشياء ، ثم تتحول هذه إلى مدركات عقلية أكثر نظاماً حيث تكون علماً ومعرفة ، ثم يسمو هذا العلم نفسه إلى مرتبة أعلى من النظام فيكون حكمة !

فن ذا الذي أكسب ذلك العاء نظامه وانسجامه ؟ إن هذا التنظيم لم يأت من الأشياء نفسها ، لأننا لا نعلم تلك الأشياء إلا بما نتلِقاه من أحاسِيس ، وهذه تأتينا في ازدحام وكثرة وفوضي سالكة إلينا يُوافذ عدة ، إنما الذي أكسبها هذا النظام وهذا الاتحاد هو العقل بمــا يقصد إليه من أغراض ؛ و إذن فلقد أخطأ « لوك » حين قال إنه « ليس في العقل شيء إلا ما كان في الحواس آولا » وكان «ليبنتز » على حق حين علق على عبارة «لوك » ، « لا شيء إلا العقل نفسه » . . . فلو كانت الإدراكات الحسية قادرة وحدها على أن تنظم نفسها بطريقة آلية في فكر منظم ، ولم يكن للعقل أثر فعال في تحويل فوضى الإحساس إلى نظام الفكر؛ فهاذا نفسرأن يتلقى رجلان تجربة حسية واحدة ، فيكون الأول متوسط الذكاء ، ويرتفع الثاني إلى ذروة الفلسفة والحكمة ؟

لا! لابدأن يكون هناك عقل ، ولابدأن يكون لذلك العقل صور أو قوالب نشأت فيه بالفطرة ولم تأته من التجربة ، عكنه بها أن يصوغ الإحساس في فكر ، ومن تلك الصور الفطرية التي يستمين بها العقل على تشكيل الإدراك الحسى وصياغته قانون العلة والمعلول؛ وهنا ينشأ سؤال: كيف مكن للعقل أن يطبق صوره الذهنية على الأشياء الحسية حتى يصوغها على نسقها وغرارها ؟ إن تلك الصور عقلية خالصة ، وهذه الأشياء حسية بحتة ، فهل يمكن للعقل والحس على ما بينهما من خلاف أن يتصلا ويتلاقيا ؟ يجيب «كانْت » إنه لابد من مرحلة متوسطة تصل هذين الطرفين أحدها بالآخر، ويقولى: إن هذا الوسيط هو ( الزمن » . فلقد عرفنا في الفصل السابق أن « الزمان » قالب دهني تتشكل فيه كل الإدراكات الحسية ، فلكون « الزمان » فطريا فهو إذن شبيه بالصور العقلية في نظريتها وتجردها ، ولكونه صورة للحس فهو يقاسم الأشياء الحسية في صفاتها ، وعلى ذلك يكون الزمان حسيًّا وعقليًّا فيتمكن يذلك الحس والعقل - الأشياء من ناحية ، والصور العقلية من تاحية أخرى - أن يتقابلا على مايفرق بينهما من تباين وخلاف. ومعنى ذلك أن الصور العقلية لا تؤثر في الأشياء مباشرة ، بل تحتاج في أداء مهمتها إلى وسيط

ليس مافي العالم من نظام موحوداً في الطبيعة نفسها ، إنما نظَّمه الفكر الذي عرفه وأدركه ، ونظَّمه حسب قوانينــه هو المتأصلة فيه ، أى أنه ليس للعالم الطبيعي قوانين خاصة يسير بمقتضاها غير القوانين والصور الذهنية التي يعمل بها العقل ؛ فقوانين الأشياء هي قوانين الفكر ، والعلاقة التي تربط الأفكار بعضها ببعض هي نفسها العلاقة التي تربط الأشياء ، فإذا كنت ترى العقل يسير في حكمه من المقدمة إلى النتيجة ؛ فإن الأشياء تسير من العلة إلى المعلول ، ولا غرابة فنحن لا نعلم الأشياء الخارجية إلا بالفكر ، ولهـذا الفكر قوانين يجب أن يسير على أساسها ، بل الفكر هو قوانينه ، فبديهي إذن أن تكون تلك القوانين العقلية هي نفسها قوانين الطبيعة ، أو كما قال هجل: « إن قوانين المنطق وقوانين الطبيعة شيء واحد »

إذن فقوانين العلم وأصوله ضرورية يستحيل عليها الاختلال ، لأنها هي هي قوانين الفكر ، وقوانين الفكر مفطورة فيه ، نشأت من طبيعة تكوينه وتركيبه ؛ ومعنى ذلك أن نفس القوانين التي سارت على أساسها التجربة في الماضي والحاضر ستظل صحيحة إلى الأبد ، وبهذا ينهار صرح الشك الذي بناه

## « هيوم » . . أ. فالعلم مطلق والحقيقة خالدة

ولكن يجب على العقل أن يقف فى تصوره عند حد التجربة الحسية ، إذ لا يمكن لأفكارنا أن تمتد إلى كنه الأشياء ولبابها — إلى الأشياء في أنفسها — فإذا ما حاولنا أن نعرفها بنفس الوسائل التى نعرف بها الظواهر (أى الزمان والمكان والسببية وغيرها) تورطنا فى التناقض والحطأ ، و إقامة الدليل على ذلك هو موضوع: « الميتافيزيقا السامية »

البحث السامى فيما وراء الحس Transcendental Dialectic البحث السامى فيما وراء الحس

ولكن إذا كان العلم صحيحاً مطلقاً ، و إذا كانت الحقيقة خالدة ، فذلك على شرط ألا يتعدى الإنسان بعلمه ميدان التجربة والظواهر ، لأننا لا ندرى من الأشياء إلا ما ظهر لنا منها في تجربتنا . فالعالم كا نعرفه بناي قد اشترك في تشييده عاملان ، العقل من ناحية ، والأشياء نفسها من ناحية أخرى ؛ العقل بما لديه من قوالب وصور ، والشيء بما يبعثه من المؤثرات التي تؤثر في الحواس وأطراف الأعصاب . فظاهر الشيء كما يبدو لنا قد يكون مخالفاً كل المخالفة للشيء الخارجي قبل أن يجيء في دائرة حواسنا ، و يستحيل على الإنسان أن يعرف كيف كان

ذلك الشيء في أصله وحقيقته ، لأنه لا يعرف إلا ما يصادفه في تجر بته ، فإن وقع «الشيء في ذاته» في حدود التجر بة ، تحول أثناء مروره خلال الحواس والفكر ، « إننا نجهل ماهية الأشياء وحقيقتها المستقلة عن إدراك الحواس جهلا تاما . إننا لا ندرى من الأشياء إلا كيفية إدراكنا لها ، ولما كانت تلك الكيفية خاصة بنا لم يكن من الضرورى أن يشترك فيها كل الكائنات ولوأنها ولا ريب عامة بين البشر جميعاً »

إن القمركم نعرفه لا يزيد على حزمة من الإحساسات ( كما ارتأى هيوم ) وحّدها العقل (وذلك ما فات هيوم ) بأن حول الإحساسات إلى إدراكات حسية ، ثم الإدراكات الحسية إلى مدركات عقلية وأفكار ؛ وإذن فالقمر بالنسبة لنا هو عبارة عن أفكارنا . . . ولكن لا ينبغي أن نفهم من هـذا أن «كانت » قد أنكر وجود المادة ووجود العالم الخارجي ، مل هويعترف بتلك المادة ، و إنما يزعم أننا لا نعرف شيئًا يقينيا عنها أكثر من أنها موجودة ، وأن كل ما نصل إليه من علم يتعلق بظاهرها ، أي بما لدينا عنها من إحساسات فشطر كمبير من كل شيء قد خلقته صُور الإدراك الحسى والعقلي . فنحن نعلم الشيء بعدد تحوله إلى فكرة ، أما ماذا كان الشيء قبل هذا

التحول فهذا ما نعجز عنه كل العجز . وإذا ظن العلم أنه يعالج الأشياء في أنفسها أى كما هي في حقيقتها فهو ساذج محدوع ، والفلسفة أشد من العلم انخداعا إن زعمت أن مادة العلم كلها لا تتألف من مدركات الإنسان الحسية والعقلية ، بل من الأشياء نفسها

ومعنى ذلك أن كل محاولة يبذلها العلم أو الدين في أن يصل إلى الحقيقة النهائية محاولة نظرية فاشلة ، لأنه لا عكن للعقل أَنْ يَتَعَدَّى الظُّواهِمِ الحسية ، فإن مضى العلم والدين في ذلك تو رطا في التناقض والخطأ . ووظيفة « الميتافيزيقا السامية » أن تبين موضع الخطأ في محاولة العقل أن يتخطى دائرة الحس والظواهر، وأن يدخل في عالم الأشياء في أنفسها مع أنه عالم مجهول ... فمثلاً إذا حاول العقل أن يحكم هل العالم محدود أو لانهائي - من حيث المكان — وقع في تناقض و إشكال ، لأنه سيجد نفسه مضطرًا إلى رفض الفرضين كلاهما ، فنحن من جهة نتصور أن وراء كل حد شيئًا أبعد منه وهكذا إلى ما لانهاية ، ثم يتعذر علينا من ناحية أخرى أن نتخيل اللانهاية في ذاتها . كذلك لو حاول العقل أن يعرف هل كان للعالم ابتداء زمني وقع في الإشكال نفسه ، لأننا لا نستطيع أن نتصور الأزلية التي ليست لهـ انقظة

ابتداء ، ولكنا في الوقت نفسه لا عكن أن نتصور لحظة ماضة نسمها مدء الزمن ؛ إذ لا يسعنا إلا أن نشعر بأن قد كان قبل تلك اللحظة الأولى شيء . ثم لو تساءل العقل هل لسلسلة العلة والمعلول بدء ، أي هل للعالم علة أولى نشأ عنها ، أمكن له أن يجيب بالإيجاب والنفي معاً ، فبالإيجاب لأنه لا يستطيع أن يتصور سلسلة لانهاية لها ، وبالنفي لأنه لا يمكن تصور علة أولى لا علة لَمَّا ... هذه كلها مشاكل ومتناقضات لا يمكن للعقل أن يتخاص منها إلا إذا وضع نصب عينيه أن المكان والزمان والعلة ليست إلا وسائل للإدراك الحسى والإدراك العقلي ، و بغيرها لا تكون لنا تجربة ولا معرفة ؛ ولكن لا يجوز بحال من الأحوال أن نتوهم أن المكان والزمان والسببية أشياء خارجة عنا ، مستقلة عن إدراكنا ، فعلى الرغم من أن كل ما نصادف من تجارب لا يمكن فهمه إلا إذًا صغناه بعبارات الزمان والمكان والسببية ، فان تكون لنا فلسفة صحيحة إذا فاتنا أن هذه ليست أشياء واقعة ، ولكنها طرق لتفسير التجارب وفهمها فقط

كذلك لو حاول اللاهوت أن يبرهن بالعقـل النظرى أن الروح خالدة لا يجوز على « عنصرها » الفساد ، وأن الإرادة حرة من قيود « السببية » ، وأن في الـكون كائناً واجب

الوجود هو الله ، نقول لو حاول اللاهوت ذلك لوقع في مشل إشكال العلم ، و يجب أن يذكر اللاهوت أن « العنصر » و « السبية » و « الضرورة » كلها صور عقلية ووسائل يتبعها العقل في تبويب وتنظيم التجربة الحسية ، فهي إذن لا تكون صحيحة قويمة إلا إذا طبقناها على الظواهر الحسية التي تأتى بها التجربة . أما إذا تعدينا ذلك وطبقناها على المدركات العقلية فهنالك الحطأ والتناقض ، وعلى ذلك فلا يمكننا أن نبرهن على صحة الدين بالعقل النظري

هكذا ينتهى الكتاب الأول في النقد ، وكا ننا « بداڤيد هيوم » ينظر إلى هذه النتائج التي وصل إليها «كانت » والتي أراد بها أن يبني ما هدمه « هيوم » ، فيبتسم ابتسامة ساخرة ! علام انتهى هذا الكتاب الضخم العميق الذي أراد أن ينقذ العلم والدين من معاول الشك ؟ لقد حدد العلم وحصره في عالم الظواهر ، فإن تغلغل إلى لباب الأشياء وحقيقتها زل وأخطأ ، وهكذا أنقذ العلم !! ثم زعم أن حرية الروح وخلودها وأن وجود إله خالق مما يستعصى على العقل أن يقيم عليه الدليل ، وبهذا أنقذ الدين ! ولا عجب أن رجال الدين في ألمانيا رفضوا هذا الإنقاذ واحتجوا عليه ، وأرادوا أن ينتقموا لأنفسهم من الفيلسوف ،

فأطلق كل منهم على كلبه اسم : «عما نويل كانت » ولقــد قارن «هَمْني Heine » بين «كانت » ا

ولقد قارن « هَيْني Heine » بين « كانت » الضئيل النحيل و « رُو بسبير » المرو ع الجبار ، فقال : إن « رو بسبير » لم يقتل إلا ملكا و بضعة آلاف من الفرنسيين — وهي جريمة قد يتسامح فيها الرجل الألماني — أما «كانت» فقد قوض الدعائم التي يرتكز عليها بناء اللاهوت « لشد ما يختلف مظهر هذا الرجل عن آرائه الهدامة التي زلزلت العالم! فلو كان أهل كونسبرج قد قدرواكل ما تستتبع أفكاره من خطر ، لارتاعوا لوجود هذا الرجل أكثر مما يروعهم سفاك لايقتل إلا الكائنات البشرية ، وليكن الناس كانوا من الطيبة بحيث لم يروا فيه إلا أستاذاً للفلسفة ، إذا ما خرج في ساعته المحددة هزوا له وءوسهم يحيونه تحية الصداقة ، وأخذوا يضبطون ساعاتهم »

بر بريد العقل العملي The critique of Practical Reason:

إذا كان الدين لا يمكن أن يقوم على أساس من العلم والعقل فاذا عسى أن بكون الأساس الذي يُبني عليه ؟ يجيب «كانت» إنه يجب أن يرتكز على دعامة من الأخلاق ، لأنك إن أقت بناءه على عمد من اللاهوت العقلى عرضته — كما قدمنا —

لأخطر الأخطار ؛ فلنترك العقل هنا ولنشيد الإيمان على ما هو فوق العقل ، على الأخلاق ، ولكن يجب أن تكون قاعدة الدين الأخلاقية مطلقة مستقلة بذاتها ، غير مستمدة من التجربة الحسية المعرضة للشك، وألا يفسدها العقل ببحوثه وقضاياه، يجب أن تستمد القاعدة الأخلاقية من باطن النفس مباشرة ؛ وإذن فلابد أن تكون لدينا مبادئ أخلاقية فطرية تنشأ في إلإنسان بطبيعته فيستلهمها ويستوحيها دون أن ياحاً في تحديد سلوكه إلى علم أو تجربة ، فكما أثبتنا أن للرياضة مثلا أساساً فطريا في النفس يقضى بصحتها ، فسبيلنا الآن أن نبين أن العقل الخالص يمكنه بطبيعة تكوينه أن يقود الإرادة ، وأن يهديها إلى أقوم السلوك من غير أن يستنير في ذلك بشيء خارجي محسوس ، أي أن نبين أن قانون الأخلاق ناشي فينا قبل التجربة ، وأن الأوامر الأخلاقية التي لا مندوحة عنها لتكون قاعدة للدين عامة مطلقة إ مستمدة من فطرة الإنسان

و إن تجارب الحياة لتنهض دليلا قويا على وجود هذا الباعث الفطرى للأخلاق ، فكلنا يشعر شعوراً قويا واضحاً لا لبس فيه أن هذا العمل خطأ ، وأن ذلك صواب ، مهما اشتدت أمامنا دواعى الإغراء . نعم ، قد يستسلم الإنسان للخطأ ولكنه لايسعه

رغم ذلك إلا أن يشعر بأنه مخطئ ، فقـد أرتكب الجريمة ، ولكني مع ذلك أعلم أنها جريمة ، وأحس في نفسي بعزم على عدم ارتكابها مرة أخرى ؛ فما ذلك الصوت الذي يصيح فينا صيحة إلتأنيب ثم يدعونا إلى اعتزام السلوك على النحو الصواب، إنه الضمير الذي لا ينفك يأمرنا أن نعمل على نحو يصح أن يكون قانوناً عاما للبشر ، أعنى أن نسلك سلوكا لو سلكه الناس جميعاً لأدى إلى الخير ؛ فنحن نعلم — لا بالمنطق — واكن بشعورنا القوى المباشر أننا يجب أن نتجنب السلوك الذي إن اتبعه الناس جميعاً تعذرت الحياة الاجتماعية أو تعسرت ، إنني قد أتورط في كارثة ، ولا يكون لي سبيل للنجاة منها إلا بالكذب، وقد أكذب طلباً للنجاة ، ولكني « بينها أريد لنفسي الكذب ، فإنني لا أحب بحال من الأحوال أن يكون الكذب قانوناً عاما ، لأنه بمثل هذا القانون ستنتفي الوعود» وهذا لا يتفق وحياة الجماعة . ولذا فإني أحس في نفسي أنه لا يجوز لي أن أكذب حتى ولوكان الكذب في صالحي

وهذا القانون الأخلاق المفطور في نفوسنا لا يقيس خيرية العمل بما ينتج عنه من نتائج طيبة ، أو بما فيه من حكمة ، إبما الخدير هو ما جاء وفقاً لما يأمر به الواجب ، بغض النظر عن

نتأمجه وحكمته ؛ ولا غمابة فهو لم يُستمد من التجربة الشخصية ، ولِكُنه فطرى طبيعي فينا ، فلا خير في الدنيا إلا إرادة الخير ، وأقصد بها تلك الإرادة التي تجيء وفقاً لقانون الأخلاق المتأصل في نفوسنا ، ولا عبرة لما تعود به تلك الإرادة الخيرة علينا من غنم أو غرم ؛ إذ ليس الغرض الأسمى هو السعادة ، و إنما هو ن نقصد إلى سعادة الناس ، فلنشد الكال ، سواء جا تعمیم بر میکامیم پر میکارسی میکارسی میکارسی معرضاً ، ولا محوز لك قط أن تعتبر الانسانية وسيلة فقط » . . . يجب أن يكون هذا المبدأ أساساً لحياتنا ، فإن فعلنا فسرعان ما نخلق لأنفسنا مجتمعاً مثاليا كاملا ، ولا سبيل إلى خلق ذلك المجتمع الكامل إلا أن نعمل كما لوكنا بالفعل أفراداً فيه ، و بهذا نضع قانوناً كاملا في حياة ناقصة فتكمل. قد تقول إنها أخلاق شاقة عسيرة — تلك التي تريدك على وضع الواجب فوق السعادة — ولكنها هي الوسيلة الوحيدة التي ترتفع

بنا عن هذه الحيوانية التي نعيش فيها ، وتسير بنا في طريق الله ك وجدير بنا أن نلاحظ أن هذا الصوت الباطني الذي ينادي بالواجب يقوم دليلا على حرية إرادة الإنسان ، لأنك لا تستطيع أن تتصور فكرة الواجب دون أن تتصور الإنسان حرا فما يختار من سلوك . فحرية الإنسان التي استعصى علينا إقامة الدليل عليها بالعقل النظرى يمكن البرهنــة عليها بالشعور بها شعوراً مباشراً إذا ماوقف الإنسان موقف الاختيار بين سلوكين . ولقد يظهر لنا أن أعمالنا تتبع قوانين ثابتة لا نقض فيها ولا تبديل ، فنتوهم أن ذلك برهان على عدم اختيار الإنسان لسلوكه ، والواقع أننا نرى أعمالنا منظمة مطردة ، لأننا ندرك نتائجها بواسطة الحواس، وقد علمنا أن العقل مجبول على صياغة كل ما تنقله ﴿ إِلَيْهِ الْحُواسِ فِي صُورَةُ السِّبِيَّةُ فَيَجْعُلُ مِنْهَا عَلَمْ وَمُعْلُولًا ؛ والْحَنْ مُنْ السبية من صنع عقولنا ، وليست في الأشياء أو الأعمال هذه السبية من صنع عقولنا ، وليست في الأشياء ذاتها . وبديهي أننا فوق القوآنين التي نصنعها بأنفسنا ، لـكي نستعين بها على فهم تجار بنا الحسية ؛ فالإنسان حر فيما يعمل رغم ما يقيد الأعمال من سببية ظاهرة ؛ ونحن نشعر بهذه الحرية ولا يمكننا أن نقيم عليها الدليل

وكما استنتجنا حرية إرادة الإنسان من صوت الواجب الذي

فطرنا عليه ، كذلك نستطيع أن نستنتج منه خلود الإنسان ، فنحن نشعر بهذا الخلود ولكن لا يمكننا أن نقيم عليه الدليل. إن الحياة تعلمنا كل يوم درساً بل دروساً بأنه لأعقاب للمسيء ولا ثواب للمحسن ، بل إنها لتعلمنا كل يوم بأن افتراس الثعبان أنجح في هذه الدنيا من رقة الحامة ووداعتها ، وأن السرقة والخيانة والغدر كثيراً ما تكون أجدى من الفضل والأمانة والإحسان ، فلو كان مجرد النفع الدنيوي والوصول إلى الغاية هو كل ما يبرر الفضيلة ؛ لما كان من الحكمة أن ذكون فضلاء... ولكنا نرى أننا على الرغم من هــذاكله نشعر بصوت يدعونا إلى الفضيلة وعمل الخير، حتى ولو لم يؤد ذلك إلى النفع، فكيفُ يمكن لهذا الشمور بالحق أن يميش إن لم نكن نحس في قرارة نفوسنا أن هذه الحياة الدنيا ليست إلا جزءاً من الحياة ، وأن هذا الحلم الدنيوي ليس إلا مقدمة لميلاد آخر و بعث جديد . لماذا نستمع لصوت الحق والفضيلة إن لم نكن نحس بأن تلك الحياة الأخرى أطول أمداً ، وأن كل امرى سيجْزَى فيها بما فمل من خير أضعافاً مضاعفة ؟

وهـ ذا الدليل نفسه الذي أثبت حرية الإنسان وخلوده ينهض برهاناً على وجود الله ، لأنه إذا كان الشـــور بالواجب

يتضمن العقيدة في الجزاء في المستقبل أي في الخلود ، فإن الخلود لابدأن يتبعه فرض وجود علة متكافئة مع معلولها ، أي لابد أَن يكون قد أنشأ هـذا الخلود مَنْ هو خالد ، و إذن فلابد من التسليم بوجود الله . وليس هذا كذلك برهاناً بالعقل ؛ بل هو مستمد من شعورنا الفطرى بقانون الأخلاق ، و يجب أن يوضع هذا الشعور فوق المنطق النظرى الذي لم ينشأ إلا لمعالجة الظواهر الحسية . إن عقولنا تبيح لنا أن نعتقد أن وراء الأشياء إلهاً ، وشعورنا الأخلاقي يحتم علينا هذه العقيدة . ولقد أصاب « روسو » حين قال : « إن شعور القلب أسمى من منطق العقل » كما أصاب « بَسْكا َل » في قوله : « إن للقلب أسماباً خاصة مه لا عكن أن يفهمها العقل »

## On religion x reason X: Iles elle

لم يكن «كانت» فيما انتهى إليه من إثبات الدين على أساس الشعور بالواجب الأخلاقي رجعيا أو جباناً، بل كان على النقيض من هذا جريئاً بالغ الجرأة في إنكاره أن يكون الدين قائماً على العقل ، ولقد أثار ما ذهب إليه — من حصر الدين في حدود الشعور — كثيراً من رجال الدين في ألمانيا ، فانهالوا

عليه بالنقد والاحتجاج. ولقد تطلبت هذه العاصفة من الفيلسوف شجاعة نادرة بلغت أقصاها حين نشر وهو في سن السادسة تم كتابه الذي أصدره وهو في سن التاسعة والستين « الدين في حدود العقل الحالص » من سين التاسعة والستين « الدين في حدود العقل الحالص » earlier of these books of returns to the discus وهو في أول هذين الكتابين يرفض الرأي القائل بأن وجود يها العالم دليل على وجود الله . فإذا كانت الطبيعة أنها تسير إلى قصد معين مدبر - فينبغي أن نذكر أنها من ناحية أخرى تبدى كثيراً من دلائل العبث والفوضى . . نعم إن في الطبيعة جمالا ولكن على حساب كثير من ألوان التعذيب والموت ؟! إذن فظاهر الكون و إن بدا جميلا فليس هو بالبرهان، القاطع على وجود الله ، فعـلى رجال اللاهوت الذين يعتمدون. فى دليلهم على هذه الفكرة أن ينبذوها ، كما أن على رجال العلم الذين بالغوا في نبذها واطراحها أن يستردوها ، لأنها مع ذلك مفتاح جليـل يؤدي إلى كشف كثير من الجوانب الغامضة. يل عمر بن من من من من من المعام بالمعام سين على من ـ فلا شك أن في العالم قصداً وتصمما ، ولكنه قصد وضعه الكما تَّبُ عَصَمَعَ لَمَ لَمُ مَا مُعَمَّمُ عَلَمُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ العَلَمِ عِلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ الله جزائه . فا أحوج رجال العلم أن يفسر وا أجزاء الكاتم م منعها في محسنه من كسعنم و و محمد م العضوى بأن لهـا معنى يقصده الكل ، وهم إن قالوا ذلك أنقذوا

Nother heuristic principle - the mechanica أنفسهم من هذه المفالاة في فكرتهم عن آلية الحياة ، لأن هذه المعالمة على الله الميان هذه المعالمة على الله المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة يقول «كانت » في هذا الكتاب عن الدين والعقل: إنه لا يجوز أن يقام الدين على أساس من العقل النظرى ، بل يجب أَن يُبنى على الأخلاق العملية ؛ ومعنى ذلك أن أى كتاب من الكتب المقدسة وكل ماينزل به الوجي يجب أن يُحكم عايه بما له من قيمة أخلاقية ، ولا ينبغي أن يكون هو نفسه الحَكَم الذي يرجع إليه في صياغة قانون الأخلاق ؛ أو بعبارة أخرى يجب أن تأتى الكتب المقدسة متمشية مع ما عليه الشعور الأخلاق المفطور في الإنسان ، وليس هذا الشعور هو الذي يتغير تبعاً لما ينزل به الكتاب المقدس ، و إن قيمة الكنائس والمعتقدات هي عقدار ما تعاون الجنس البشرى على الرقى الخلقي ، أما إذا انقلب الدين إلى طائفة من العقائد والطقوس الشكاية ثم وضعت هذه العقائد والطقوس في منزلة أرفع من الشعور الأخلاقي ، وكانت هي المقياس الذي يقاس به الدين قبل أن يقاس بالأخلاق ، فقل على الدين السلام . . . إن الكنيسة الحقيقية هي جماعة من الناس -حهما تقسموا شيعاً وأحزاباً — اتفقوا جميعاً على اتباع قانون الأخلاق المشترك بين الناس ، ولقد عاش المسيح ومات ليؤسس

جماعة كهذه ، فكانت تلك الجماعة هي الكنيسة الحقيقية التي أسسها لينقض بها شكلية العبادة اليهودية ، ولكن نشأت بيننا كنيسة أخرى كادت تطغى على تلك الفكرة النبيلة : «لقد قرّب المسيح ما بين مملكة الله والأرض ، ولكنا أخطأنا في فهمه فاستبدلنا بمملكة الله مملكة القسيسين ! »

لقد عادت الطقوس والعقائد الشكلية فحلت محل الحياة الخيرة الفاضلة ، وبدل أن يرتبط الناس بعضهم ببعض برباط الدين انقسموا ألف مذهب، وأخذوا يلقون في النفوس ضروً باً من الورع الكاذب، وحسبوا أن الإنسان لا يسترضى رب السماء إلا بهذا الرياء ، كا نما الله حاكم من حكام الأرض! -هــذا و إن المعجزة لا يمكن أن تؤيد الدين ، ولا خير في دين يريد أن يعطل قوانين الطبيعة التي تدل على صحتها التجارب كلها ولعل أنكب الكوارث التي تحل بالناس أن تصبح الِكنيسة أداة طيعة في يد حكومة سيئة ، وأن يصير رجال الدين - الذين من واجبهم أن يخففوا ويلات الإنسانية وكروبها بِالْإِيمَانِ وَالْأُمْلِ وَالْإِحْسَانِ — أَدُواتِ لَظْلَمُ سَيَاسِي

لقدكان «كانت» فى نشر تلك الآراء جريئاً شديد الجرأة، لأن هـذه الحالة التى يصفها هى ماكانت عليه بروسيا وقتئذ،

إذ اعتلى العرش فردر يك وليام الثانى خلفاً لفردر يك الأكبر الذي مات سنة ١٧٨٦ ، وكان الملك الجديد رجعيًّا جامداً لم يستمرىء حرية الرأى التي شجعها سلفه العظيم ، فأقال « زداتز Zedlitz » وزير المعارف لأنه كان مشير فردريك الأكبر في الحركة الفكرية ، ونصب مكانه رجلاً مرن الطائفة الدينية « قُلْنَر Wöllner » ، فكان هـذا الوزير الديني أطوع الملك الجديد من بنانه ، واستعمل كل ما أوتى من قوة لطمس معالم الحرية الفكرية التي أخذت تنتشر في بروسيا ، وصمم أن يعيد التقاليد الدينية الرجعية إلى السيادة والنفوذ ؛ فأصدر في سنة ١٧٨٨ قانوناً يحرم على أية مدرسة أو جامعة أن تعلم ما لا يتفق مع تلك التقاليد الدينية ، وأنشأ رقابة شديدة على كل ضروب النشر ، وأمر بطرد كل مدرس يتهم بالزندقة . . . أما «كانت » فقد تُرك أول الأمر دون أن تصيبه تلك الحكومة الرجعية بأذى ، لأنه – كما قال عنه رجل من رجال البلاط الملكي عندثذ - شيخ عجوز ، لا يقرؤه إلا قليل من الناس ، وهؤلاء القليلون لا يفهمون ما يقرؤون - ولكن لما أصدر «كانت » كتابه عن الدين - وكان سهل الأسلوب يسير الفهم - لم يفلت من يد الرقابة ، فأمرت المطبعة التي تعهدت بنشر الكتاب ألا تقوم بطبعه

وهنا ثارت ثائرة «كانت» ، واشتهل نشاطاً — وهو ذلك الكهل الذي كاد يبلغ السبهين من عره — فأرسل الكتاب إلى بعض أصدقائه في (يينا) حيث نشرته مطبعة الجامعة هناك ، وكانت «يينا» خارج حدود بر وسيا، تحت ولاية الدوق « فيار » الذي عرف بآرائه الحرة ، والذي كان عندئذ يتعهد الشاعر الفيلسوف « جوته » ، فلما علمت الحكومة البروسية بطبع الكتاب أرسل الملك إلى «كانت » هذه الرسالة الآتية :

«إِن ذاتنا السامية قد ساءها إساءة عظيمة أن تلاحظ أنك تسىء استعال فلسفتك فتزعزع وتحطم كثيراً من أهم آراء الكتاب المقدس والديانة المسيحية ، فنحن نأمرك بشرح موقفك على الفور شرحاً دقيقاً ، و إن لم تمتنع فى المستقبل عن مثل هذا الإيذاء ، بل إن لم تستخدم مواهبك وعلمك فيا يتفق مع واجبك حتى يتيسر لنا القيام بواجبنا الأبدى — أقول لو استمررت فى معارضة هذا الأمر — فلتتوقع من العواقب ما لا يُرضى »

فأجاب «كانت» بأنه يجب أن يكون لكل عالم الحق فى تكوين أحكامه فى الأمور الدينية ، وأن تكون له الحرية فى

إذاعة آرائه فى الناس ، ولكنه يعد فى جوابه هذا أن يظل صامتاً إبان حكم هدا الملك — وقد نحا بعض المؤرخين باللائمة على «كانت » لهذا الإذعان ، ولكنا يجب أن نتذكر أن فيلسوفنا كان قد بلغ سن السبعين ، وأنه عسير على تلك الشيخوخة المتهدمة أن تنازل وتناضل ، هذا فضلاً عن أنه قد رضى لنفسه بالصمت بعد أن بلغ للعالم رسالته

## في السياسة والسلام الدائم: ٨

كان هيناً على الحكومة البروسية أن تتسامح مع «كانت» فيما أذاعه من آراء في الدين على ما جاء فيها من زندقة ، ولكنه لم يكن من الهين أن تعفو عنه وقد اتهم إلى جانب زندقته الدينية بالزندقة السياسية أيضاً ؛ فالثورة الفرنسية كانت قد صاحت صيحتها الكبرى التي زلزلت قوائم العروش في أورو با بعد أن اعتلى فردريك وليام الثاني أريكة الملك في بروسيا بثلاث سنين ، فتسابق أساتذة الجامعات في بروسيا إلى الملك بأبحاثهم التي تؤيد الملككية الشرعية ، ما عدا التقرب إلى الملك بأبحاثهم التي تؤيد الملككية الشرعية ، ما عدا «كانت» ، فقد قابل أنباء الثورة بالبشر والارتياح رغم تقدمه في السن . وقد قال مرة لأصدقائه وعيناه دامعتان: «أستطيع الآن

أن أقول ماقاله «سيمون Simeon »: «يا إلمى ! اسمح لعبدك الآن أن يرحل بسلام ، لأني رأيت بعيني عفوك عن عبيدك » وكان «كانت» قد نشر في سينة ١٧٨٤ عيضاً موجزاً لنظريته السياسية بعنوان : « المبـدأ الطبيعي للنظام السياسي ، وعلاقته بفكرة التاريخ الدولى العام » ، وقد بدأ هذا الكتاب بالبحث في موضوع النزاع بين الفرد والمحتمع ، ذلك النزاع الذي فزع له «هو بز» وأنكره ؛ أما «كانت» فقد أقر هذا التنازع بل أوجبه وحتمه قائلا: إنه لا مندوحة عنه لاطراد التقدم، فلو بلغت النزعة الاجتماعية في الأفراد أقدى حدودها لركد الإنسان وحمد نشاطه ، فلابد مر · النزعة الفردية التي توجب التنافس ، إذ بغير ذلك لا تتهيأ للبشر الحياة والنمو ، فلولا ما لدى الناس من صفات فردية لعاشوا فى انسجام تام وقناعـة وحب متبادل ؛ ومثل هـذه الحياة يقتل المواهب ولا يحفزها للظهور ، « فنحن نحمد الطبيعة على ما وهبتنا إياه من صفة غير اجتماعية أدت إلى اشتعال الغيرة ، وإلى رغبة لا تنتهي في اللك والقوة . . . إن الإنسان يود لو لم يكن بينه و بين الناس شيء من التنافر ، ولكن الطبيعة كانت أعلم منه بما ينفع نوعه ، فهي تريد التنافر ، حتى يضطر الإنسان إلى إظهار قواه في كل حين ،

و إلى شحذ مواهبه الطبيعية بغير انقطاع »

فليس التنازع من أجل البقاء شرا ، ومع ذلك فقد قيده الناس بقيود القوانين وحــدود العادات والتقاليد ، ومن هنا نشأت وتقدمت الجماعة المدنية ، و إن النزعة الفردية في الإنسان (أى جانبه غير الاجتماعي) هي التي دعت الإنسان أول الأمر إلى الاجتماع ، لأن الفردية تستصحب الاعتداء واستعمال القوة وحب الذات ، فأراد الناس أن يقى بعضهــم شر بعض ، فألفوا الجماعة ؛ والعحيب أن هذا الجانب اللااجتماعي نفسه هو الذي يدعوكل دولة الآن إلى التمسك محريتها من حيث علاقتها بالدول الأخرى ؛ والنتيجة أن كل دولة تتوقع دائمًا من الدول الأخرى نفس الشرور التي كان يعتــدى بها الأفراد بعضهم على بعض أول الأمر ، والتي اضطرتهم إلى التعاقد في اتحاد مدنى ينظمه القانون ، ولقد حان الحين للأمم أن تفعل ما فعاته الأفراد من قبل ، فتخرج من حالتها الطبيعية الوحشية ، ويتعاقد بعضها مع بعض لحفظ السلام ، و إن لب التاريخ ومعناه هو الحد من الخصومة والعنف والاعتداء الذي بين الدول ، وهذا توسيع متواصل لدائرة السلام ، ولو نظرت إلى تاريخ الجنس البشرى كوحدة وجدته يحقق خطة خفية للطبيعة دبرتها وقصدت إليها ، أرادت بها أن يسود فى العالم نظام سياسى يتيح لكل الملكات والمواهب التى وضعت بذورها فى الإنسانية أن تنمو نموا كاملا، فإن لم يسر التاريخ فى هذه السبيل لكانت الدنيا فى سيرها أشبه ما تكون « بسيسيفوس Sisyphus » الذى أراد أن يصعد إلى قمة الجبل بحجر ضخم مستدير، فكان كلىا قرب من القمة عاد الحجر فتدحرج إلى بطن الوادى ، نعم لو لم يسر التاريخ نحو تلك الخجر فتدحرج إلى بطن الوادى ، نعم لو لم يسر التاريخ نحو تلك الغاية التى قصدت إليها الطبيعة لما كان إلا عبثاً يدور فى كلفة مفرغة

و يشكو «كانت» في هده الرسالة السياسية من أن «حكامنا لا يملكون من المال ما ينفقونه على تعليم الشعب . . فقد خصصوا الموارد كلها لحساب الحرب القادمة » وهيهات أن تتمدن الأمم حقا حتى تنمحى كل هذه الجيوش القائمة ، وما أجرأ «كانت» في هذه الصيحة ؛ إذ كانت بروسيا فيه تكاد تجند الشعب كله «إن الجيوش القائمة تثير شهوة المنافسة في الدول ، فتنافس في عدد جنودها ، وليس لهذا العدد حد يقف عنده ، وبسبب ما يكلف هذا من مال ، يصبح السلم في نهاية الأمم أكثر ظلماً من حرب قصيرة ، ولذلك كثيراً ما يكون وجود الجيوش سبباً في حروب عدائية تقبل عليها الدول لكي تتخلص الجيوش سبباً في حروب عدائية تقبل عليها الدول لكي تتخلص الجيوش سبباً في حروب عدائية تقبل عليها الدول لكي تتخلص

من هذا العب، »، وذلك لأنه فى زمن الحرب يعتمد الجيش على نفسه فى تهيئة ما يلزمه من مدد، إما سلباً من أرض العدو، أو أخذاً من أرض مواطنيه، وحتى هذه الحالة الأخيرة خير من إرهاق مالية الدولة فى الصرف على الجيش

ويرى «كانت» أن النزعة إلى الحروب التي تتملك الدول الأورو بية ترجع فى معظمها إلى توسع أورو با فى أمريكا و إفريقيا وآسيا ، كما ينشأ بين اللصوص من معارك على الغنائم ، و إنه لما يروعك أن ترى ماذا تفعل هذه الدول الأوروبية المتمدنة إذا ما استكشفت أرضاً في إحدى تلك القارات ، « إن مجرد زيارتهم لتلك الشعوب تعتبر في نظرهم مساوية لغزوها ، فهم عند ما استكشفوا أمريكا - موطن الرسوج م ... عاملوها كأنها بلاد لا يملكها أحد ، واعتبروا سكانها الأصليين كمية مهملة ... وقد وقع هذا كله من أمم ملأت الدنيا صياحاً بو رعها وتقواها ... فبينا هــذه الأمم تسقى الظلم كالمـاء ، تريد أن تعد نفسها صفوة أصفياء الله »

ولقد عنا «كانت» هذا الشره والاستبداد إلى الحكومات الأولجاركية في أوروبا ، إذ تسربت الأسلاب والغنائم إلى أيد قليلة ، أما إذا قامت الديمقراطية ، وأخذ كل إنسان بقسطه من

القوة السياسية ، فإن غنائم السرقات الدولية ستوزع توزيماً واسعاً عادلاً بين أفراد الأمة كلهم ، فلا يصيب الواحد إلا مقدار ضئيل لايغرى ، و إذن فالمادة الأولى من شروط السلام الأبدى. هي هذه: « يجب أن يكون الدستور المدنى لأية دولة جمهوريا، ولا يجوز أن تعلن حرب إلا إذا استشير المواطنون جميعاً » فإذا ا أعطينا لهؤلاء الذين يقومون بالحرب حق الاختيار بين الســــلم والقتال؛ فلن يعود التاريخ يسطر بالدماء، أما إذا لم يكن الفرد عضواً في الدولة محسب لرأيه حساب ، أعنى إذا لم تكن الحكومة جمهورية ، فإن تقرير الحرب يصبح أهون شيء عند الحكومة القائمة ، لأن الحاكم لا يكون في مثل هذه الحالة مواطناً كبقية المواطنين ، ولكنه يكون مالك الدولة ، ولا يصيب شخصه من الحرب أية خسارة أو أذى ، بل قد تزيد فى أسباب نعيمه وهو فى قصوره بين الموائد والولائم ، ولذلك فما أهون عليه أن. يقضي بالحرب كأن الأمر لا يزيد على تقرير رحلة للصيد! وأما تبريرها فما عليه إلا أن يركن في ذلك إلى الهيئات السياسية التي لا تتردد قط في أن تقدم للملك ما يريد من خدمات!

لقد بعث انتصار الثورة الفرنسية أول الأمر روح الأمل في نفس «كانت» فرجا أن يعم النظام الجهوري أورو با جميعاً ،

وأن تسود الديمقراطية ويزول الاستعباد والاسترقاق ، وأن ينشر السلم لواءه فوق الربوع ؛ فوظيفة الحكومة هي معاونة الفرد على النمو لا أن تستذله وتستغله «فاحترام كل فرد واجب باعتبار الفرد غاية مطلقة في حد ذاته ، و إنها لجريمة ضد شرف الإنسانية أن نتخذ من الفرد وسيلة لغرض كائناً ما كان » . وعلى ذلك فإن «كانت» يدعو إلى المساواة بين الأفراد فيا يتاح لم من فرص النمو و إظهار القوى والمواهب ، ويرفض كل ضروب الامتياز والتفاوت في الأسر والطبقات ، وهو يعلل كل ظرمتيازات الوراثية بانتصار حربي ظفرت به الأسر الممتازة في الأيام الماضية

ظل «كانت» رغم شيخوخته نصيراً للديمقراطية والحرية في الوقت الذي كادت تجمع أوروبا كلها على مقاومة الثورة الفرنسية وتدعيم العروش الملكية ، فلم يشهد التاريخ قبله كهلاً شايع الحرية بحرارة الشباب وحماسته كما فعل ، ثم غلب عليه ضعف الشيخوخة ووهنها فأخذ يذبل ويذوى ويتحول إلى سدناجة الكهولة التي انقلبت آخر الأمر إلى مس خفيف من الجنون ، وأخذت قواه تتفانى ومشاعره تبرد حتى كان عام ١٨٠٤ وكانت سنه تسعاً وسبعين ، فأسلم الروح هادئاً ، وسقط كما تسقط ورقة ذابلة في الخريف

## نقد و تقدير :

هـذا هو البناء الشامخ الذي شيده «كانت» وألفه من المنطق، والميتافيزيقا، وعلم النفس، والأخلاق، والسياسة؛ فليت شعرى ما شأنه اليوم بعد أن وقف أمام العواصف الفلسفية قرناً كاملاً ؟ إنها لم تنل منه إلا قليلاً ، فلا تزال الفلسفة «الكانتية» حتى اليوم قائمة قوية الأركان، إذ شقت الفلسفة النقدية مجرى جديداً في تاريخ الفكر فغيرت من المجاهه، وإذا كان قد أصابها شيء من الوهن فما ذاك إلا في التفصيل والعرض دون الأساس والجوهم.

فأول ما أخذ عليه من وجوه النقد فكرته عن المكان صورة فهل أصاب «كانت» فيا ذهب إليه من أن المكان صورة ذهنية يستعملها العقل لصياغة الإحساسات لا أكثر؟ نستطيع أن نجيب على ذلك بالإيجاب والنفي معاً، فهو كذلك لأنه فكرة ذهنية تظل فارغة حتى تملأها المدركات الحسية ، إذ ايس معنى المكان أشياء بعينها في موضع معين بالنسبة إلى الشخص الدرك ، و يستحيل على أو هو مسافة تقاس بالنسبة إلى أشياء مُدْرَكة ، و يستحيل على الإنسان أن يدرك الأشياء الخارجية إدراكا حسيا إلا وهى في

مكان ؛ وإذن فلاشك أن المكان صورة ضرورية لابد منها للحس الحارجي ، وهو ليس كذلك لأن ثمت من الحوادث ما يقع في المكان دون أن يدركها الإنسان إدراكا حسيا ، وفي مشل هذه الحالة يكون المكان مستقلا عن الإدراك الحسى ، ولا يكون كا قال «كانت » صورة عقلية يستخدمها الإنسان في صياغة المدركات الحسية ؛ ومثال ذلك دورة الأرض حول الشهس ، فهذه تتم في المكان دون أن يدركها الإنسان محواسه ؛ فليس فهذه تتم في المكان دون أن يدركها الإنسان محواسه ؛ فليس صحيحاً ما زعمه «كانت » من أن الإنسان يتلقي إحساسات لا مكانية فيخلع عليها عقله المكان ، بل الصحيح أننا فدرك المكان في نفس الوقت الذي فدرك فيه الأشياء الحسة

موضوعي موجود في الخارج بغض النظر عن الإنسان ؛ فهذه الشجرة المعنية ستنمو ثم تكتمل ثم تذوى وتتلاشى سواء أدركنا أمحن مرور الزمن عليها وقسناه أم لم ندركه

لقد أراد «كانت» فيما يظهر أن يقم الدليل على أن المكان ذاتى محض ، وليس له وجود فى الحارج ، عساه ينجو من نتائج المذهب المادى ، فحشى أن يقرر موضوعية المكان ولا نهايته فينتج عن ذلك وجود الله فى المكان ، ووجوده فى المكان معناه ماديته

ومما هو جدير بالملاحظة هنا أن العلم الحديث قد انتهى بنظرية النسبية إلى نفس ما قاله «كانت» عن الزمان والمكان، إذ تُقرر نظرية النسبية أن المكان المطلق والزمان المطاق ايس للما وجود، ولكنهما موجودان فقط إذا وجدت الأشياء والحوادث، أي أنهما صور للإدراكات الحسية

المحلقة من حيث الثبوت واليقين لا كما قال عنها «هيوم» إنها لا تزيد على احتال وترجيح، فقد جاءت الأبحاث العلمية الحديثة مؤيدة «لهيوم» معارضة «لكانت»، إذ ساد الرأى القائل إن كافة العاوم حتى الرياضيات الدقيقة، نسبية في حقيقتها، وأصبح العلم يقنع برجحان كفة الاحتمال دون أن يطالب بحقيقة مطلقة لأنه أدرك أن هذه مستحيلة، وحتى لو كانت موجودة فليس للإنسان حاجة إليها

على أعظم ما أتى به «كانت» برهنته على أن الإنسان لا يعلم من العالم الخارجي إلا ما تجيئه به الحواس، وأن العقل ليس صفحة بيضاء قابلة تخط فيها التجارب ما تشاء، بل هو فاعل إيجابي يتلقى التجارب الحسية فيختار منها ما يريد و يبنيها عما لديه من صور ذهنية موروثة فيه . . . ولكن هنالك من

يشكُّون في فطرية هذه الصور الذهنية ، أي في وجودها عند الإنسان قبل أن يصل إليه من الخارج إحساس ما . فيقول «سبنسر »: إن ذلك قد يكون صحيحاً في الفرد ، ولكنه خطأ بالنسبة للجنس كله؛ أعنى أن الإنسان كجنس قد استمد هـذه الصور الذهنية من العالم الخارجي ، ثم ورَّثها لأفراده ؟ وهنالك من يقول إن هذه الصور الذهنية مجار فكرية ، أو عادات كونتها بالتدريج الإحساسات ثم المدركات الحسية ، فأصبح للإنسان بعد تكوينها القدرة على الإدراك الحسى والعقلي ؛ ويقول هذا الفريق من المفكرين إن الذاكرة (أي الصور الحسية المحفوظة فى الذهن ، والتي جاءت من الخارج على مر الأيام) هي التي تفسر الإحساسات التي تأتينا عن طريق الحواس المختلفة ، وهي التي تنظمها وتبوبها وتحولها إلى مدركات حسية ، ثم تحوّل هـذه المدركات الحسية إلى أفكار . فالذاكرة هي التي تسبب ما للعقل من وحدة وتماسك ؛ و إذن فوحــدة العقل مكسوية لا موهو به كما قال «كانت» ، وقد يفقد الإنسان ما اكتسبه من وحدة العقل في بعض الحالات كالجنون مثلا؛ وعلى ذلك تكون كل مدركاتنا العقلية من صنعنا وليست فطرية موروثة وقد تناول الناقدون نظرية «كانت» في الأخلاق، فأنكر إطلاقها وفطريتها . وقال أشياع مذهب التطور : إن شعور الإنسان بواجبه ليس صادراً من أخلاقية فطرية كما ذهب إليه «كانت » ولكنه مستمد مما أودعه المجتمع في الفرد من قواعد للسلوك ، فالأخلاق لم تهبط إلى الإنسان كما هي ، بل هي الثمرة الأخيرة لتطور امتد ردحا طويلا من الزمان ، وليست الأخلاق عامة مطلقة ، ولكنها قانون للسلوك ينمو و يتطور بما هو ملائم لحياة الجماعة ، وهي متغيرة بتغير طبيعة الجماعة وظروفها . فالنزعة الفردية مثلا تكون منافية للأخلاق في شعب يحاصره العدو ، ولكنها تكون خير الوسائل في أمة آمنة هادئة للرقى والنشاط ؛ فليس هناك عمل خير في ذاته كما يقول «كانت»

آسر وقد استرعى النظر أن «كانت » قد عاد فى كتابه النقدى الثانى فأقر بوجود الله ، وحرية الارادة ، وخلود الروح ، بعد أن كاد ينكرها جميعها فى كتابه الأول . ولقد قال عنه أحد النقاد : « إنك تشعر فى كتب «كانت » كأنك فى سوق ريفية يكنك أن تشترى منها ما تشاء ، حرية الإرادة وجبرها ، المثالية وتفنيدها ، الإلحاد والإيمان بالله ، فهو أشبه شىء «بالحاوى » وتفنيدها ، الإلحاد والإيمان بالله ، فهو أشبه شىء «بالحاوى » الذى يستطيع أن يخرج من مخلاته الفارغة كل شىء ، إذ تراه يستخرج من فكرة الواجب إلها وخلوداً وحرية » . ويعتقد يستخرج من فكرة الواجب إلها وخلوداً وحرية » . ويعتقد

« شُو بنهور » أن « كانت » كان في حقيقة الأمر شاكا نبذ <u>المقائد لنفسه</u> ، ولكنه تردد فى أن يهدم عقائد الناس إشفاقا على الأخليق العامة من الفساد: « إنه زعن اللاهوت القائم على العقل ، ثم ترك اللاهوت الشعبي دون أن يمسه ، لابل دعمه العتباره عقيدة مبنية على الشعور الأخلاق . . . فكأنه أدرك الخطأ الناجم من هدمه للاهوت العقلي ، فأسرع إلى اللاهوت الأخلاق يستمد منه بعض الدعائم الواهنة المؤقتة عسى أن يظل البناء قائمًا جتى يتمكن من الهرب قبل أن تقع عليه الأنقاض » ولكن مهما يقل النقاد من إيمان «كانت» من أنه يبطن إلحاداً ، فإن لهجة الفيلسوف في مقالته عن « الدين في حــدود العقل الخالص » تدل على إخلاص شديد ، و إيمان قوى ؟ مولقد كتب «كانت » إلى أحـد أصدقائه يقول: «حقا إنني كثيراً ما أفكر في أشياء وأوقن بصحتها . . . والكني لا أجد في نفسي الشجاعة للتصريح بها ؛ ومع هذا يستحيل على أن أقول -شيئاً لا أعتقــد بصحته » ؛ وليس بعجيب أن تتضارب آراء «كانت » لما يكتنف رسالته العظيمة من غوض وتعمق ؛ ولقد قيل في هذا الكتاب بعد نشره: «لقد أعلن المتدينون بأن « نقد العقل الخالص » محاولة شاكِّ يريد بها أن يزعزع يقين المعرفة .

وقال الشكاك: إنه ادعاء فارغ يحاول به أن يبنى صورة جديدة من الجمود الديني على أنقاض الأنظمة الجديدة . وقال من يعتقدون بما فوق الطبيعة إنه حيلة مدبرة لمحو الأسس التي يقوم علم الدين و إقامة المذهب الطبيعي . وقال الطبيعيون: إنه دعامة حديدة لفلسفة الإعان التي تحتضر . وقال الماديون: إنها مثالية تربد أن تنقض حقيقة المادة . وقال الروحانيون : إنه تحديد لا مبرر له للحقيقة وحصرها كلها في الأجسام المادية » . والواقع أن عظمة الكتاب هي في تقديره لكل وجهات النظر ، ولعله قد وفق بينها وصهرها جميعاً في وحدة متماسكة ، لم تر الفلسفة لهــا ضريباً في كل عهدها الماضي